

فضيلت المميث

شخ الاسلا) دار مُوطا جراتها دی کا خصوصی خطاب

المالي المولاني 2025ء

دى 2025ء |

خواتین کی معاشی مفالت اور اسلام کاتصوروراثنت

بچول کی تربیت اوراس کے تقاضے

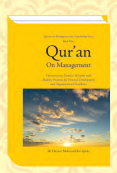
دعوت دين مين خواتين کاروار

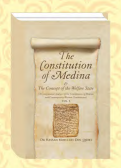
ماح بحرگاورا انگاتخان مارگاورا انگاتخان

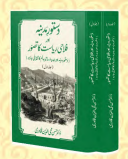
جهيزخاوند كي ذميداري ي

## پروفیسرڈاکٹر شیٹ م مجی الڈین فادی کی معرکہ آراء تصانیف







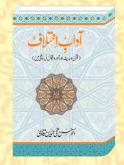




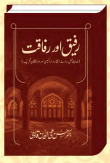








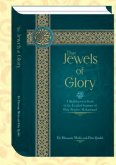




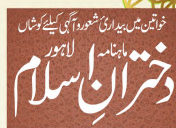








# زررين فيكم رفعي فين كادري چنسیش قرة العین فاطمه



جلد:32 شاره:6/ مستحرم الحرام / جولائی 2025ء

| ربیه (اسلام میں امن وامان کی اہمیت)                               |                                     | 06 |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|----|
| فضالسلا فضيلت والهميت علم                                         | شخ الاسلام ڈا کٹر محمد طاہر القاوری | 08 |
| وْازْنْ شَخْصِيت فْرامْيْنِ رسول مُتَّلِيَّةٍ كَى روْثْنَى مِيْنِ | اے نازایڈووکیٹ                      | 17 |
| وں کی تربیت اور اس کے نقاضے                                       | ڈاکٹر حسین محی الدین قادری          | 23 |
| وت دین میں خوانتین کا کردار                                       | لبنی م <b>ش</b> تاق                 | 32 |
| إنتين كى معاشى كفالت اوراسلام كالصوروراثت                         | دعازېره                             | 36 |
| لى جوئى اور بالمهمى تعلقات                                        | فجرنعمان                            | 40 |
| يزخاوندكي ذمه داري                                                | محمدا قبال چشتی                     | 45 |

#### مجلسمشاورت

مسز فريده سجاد لبنيامشاق

نورالله صديقي

ڈاکٹر شاہدہ مغل

ڈاکٹر فرخ سہیل

ڈاکٹر اقبال چشتی

#### وانثرزفورم

آسیه سیف، سعدیه کریم

جوير په سحرش،جوير په وحيد مارىيى عروج ، سُميَّة اسلام

منهاج القرآن ويمن كے زيرا ہتمام 9روزہ"ٹریننگ آفٹرییزز" كا آغاز (رپورٹ)

ىمپيوز آيريژ: **محمد اشفاق انجم** گراف<sup>ى</sup>ن:عب**ر السلام** قاضي محمود الاسلأ

مجلہ دختران اسلام میں آنے والے جملہ پرائیویٹ اشتہار خلوص نیت سے شاکع کیے جاتے ہیں ادا رہ کی کسی کاروبار میں شر اکت ہے اور نہ ہی ادا رہ فریقین کے در میان کسی بھی قشم کے لین دین کا ذمہ دار ہو گا

قبت فی شاره یه آسریلیا، کینیدا مشرق بعید، امریکه مشرق وسطی، جنوب مشرقی ایشیا، پورپ، افریقه مسلم 100/دید استان مشرق ایشیا، پورپ، افریقه مسلم 100/دید استان میلیا، مشرق ایشیا، پورپ، افریقه مسلم 100/دید ایشیا، پورپ، افریقه مسلم 100/دید استان میلیا، پورپ، افریقه مشرق ایشیا، پورپ، افریقه مشرق ایشیا، پورپ، افریقه میلیا، پورپ، پور

رابطه: ما بهنامه وختر ان اسلام 365 ايم ما ول ثاؤن لا بور فون نمبرز: 3-1169111-516 فيكس نمبر: \$168184-042

Visit us on: www.minhaj.info

E-mail:sisters@minhaj.org





تَبْركَ الَّذِى بِيَدِهِ الْمُلُكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيُرُ. وَالَّذِى بِيَدِهِ الْمُلُكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيُرُ. وَالَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَبُلُوكُمُ الْمُحُمُ اَحْسَنُ عَمَلاً طَوَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَفُورُ. اللَّذِي حَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ طِبَاقًا طَمَا تَرَى فِي خَلْقِ اللَّرِحُمٰنِ مِنْ تَفُوتٍ طَفَارُجِعِ الْبَصَرَ هَلُ تَرَى مِنُ فَطُودٍ. ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنْقَلِبُ اللَّيْكَ الْبَصَرُ خَاسِنًا وَهُوَ حَسِيرٌ.

(M):42, JUI)

''دوہ ذات نہایت بابرکت ہے جس کے دست اور دوہ (قدرت) میں (تمام جہانوں کی) سلطنت ہے، اور دوہ ہر چیز پر پوری طرح قادر ہے۔ جس نے موت اور زندگی کو (اس لیے) پیدا فرمایا کہ وہ تہمیں آزمائے کہتم میں سے کون عمل کے لحاظ سے بہتر ہے، اور وہ غالب ہے برا بخشنے والا ہے۔ جس نے سات (یا متعدر) ہمانی کرتے باہمی مطابقت کے ساتھ (طبق درطبق) ہیدا فرمائے، تم (خدائے) رحمان کے نظام تخلیق میں کوئی بے ضابطگی اور عدم تناسب نہیں دیکھو گے، سوتم کوئی بے ضابطگی اور عدم تناسب نہیں دیکھو گے، سوتم کوئی شرکاف یا خلل (لیمن شکشگی یا اِنقطاع) دیکھتے ہو۔ کوئی شکاف یا خلل (لیمن شکشگی یا اِنقطاع) دیکھتے ہو۔ تم پھر نگاہ (خریقوں اور تحقیق) کو بار بار (خلف زاویوں اور سے) پھر کر دیکھو، (ہر بار) نظر سائنسی طریقوں سے) پھر کر دیکھو، (ہر بار) نظر تعقی تلاش کرنے میں) ناکام ہوگے۔''

عَنْ أَبِي هُوَيُوةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

''حضرت الوہريه اللہ ہے مروى ہے كہ حضورنى الرم طفیقہ نے فرمایا: تم جانتے ہو كہ فیبت كیا ہے؟ حصابہ كرام اللہ نے وضل كيا: اللہ تعالى اور اس كا رسول طفیقہ بى بہتر جانتے ہیں۔ آپ طفیقہ نے فرمایا: (فیبت یہ ہے كہ) تم اپنے (مسلمان) بحائى كا اس طرح ذكر كروكہ جے وہ ناپند كرتا ہے۔ وض كيا اين رسول اللہ!) اگر وہ بات مير اس بحائى ميں پئى جاتى ہوں (تو كيا پھر بھى فيبت پئى جاتى ہوں (تو كيا پھر بھى فيبت ہے؟) آپ طبیقہ نے فرمایا: اگر وہ بات اس میں ہے وقتی كہدرہے ہوتو يہى تو فيبت ہے اور اگر (وہ بات) ہیں تو فیبت ہے اور اگر (وہ بات) اس میں نہیں ہے وقتی ہی تو قتم نے اس پر بہتان لگایا۔'' والمنہاج الدى من الحدیث المنہ ي الحدیث المنہ ي الحدیث اللہ يہ الحدیث المنہ علی الحدیث الحدیث الحدیث المنہ علی الحدیث الحدیث



- who come to the

آزادی کا مطلب بے لگام ہوجانا نہیں ہے۔
آزادی کا مفہوم پہنیں ہے کہ دوسرے لوگول اور مملکت کے
مفادات کونظر انداز کرتے آپ جو چاہیں کر گزریں۔ آپ پر بہت
بڑی ذمہ داری عائد ہوتی ہے اور پہلے سے کہیں زیادہ۔ اب یہ
ضروری ہے کہ آپ ایک مظلم و مثبت قوم کی طرح کام کریں اس
وقت ہم سب کو چاہیے کہ تعمیری جذبہ پیدا کریں۔

(تارياً علم محر على جناح"، ؤها كه يو نيورش، 26مارچ 1948ء) مهاج م



- Mesery Co-che

پرواز ہے دونوں کی اسی ایک فضا میں کرس کا جہاں اور کرس کا جہاں اور ہے، شامیں کا جہاں اور الفاظ و معانی میں نقاوت نہیں لیکن مگل کی اذان اور مجاهد کی اذان اور

(كليات ا قبال، بال جريل)

- was college seen



سوشل میڈیا جہاں اس سے خیر کے کام لیتے ہیں شرکے اعتبار سے بھی بڑا دجال فتنہ ہے کوئکہ انسان کے ہاتھ میں پورا گناہوں کا منہ ہے جوشے طبیعت کو رغبت دے اس کو کھلوتے چلے جاتے ہیں۔ دیکھتے چلے جاتے ہیں۔ کیکھتے جاتے ہیں، گناہ دیکھنے اور سنتے چلے جاتے ہیں۔ پہلے بیخرابیاں صرف TV پریقین اب سوشل میڈیا کے ذریعے ہاتھ میں آگئیں۔اس کو دیکھتے چلے جاتے ہیں حتی کہ ہلاک ہوجاتے ہیں۔ پچ نگلنے کا راستہ نہیں رہتا۔

(خطاب بعنوان: خواطر کی اقسام: ماہنامہ دختران اسلام)



سے یہ عرض کرنے پر مجبور ہو جاتے یار سول!آپان ظالموں اور مشر کوں کے لئے بد دعا بیجیے توآپ طَيُّ اللَّهِ اللَّهِ الصَّابِ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّل گیا، مجھے تو سرایار حمت بناکر بھیجا گیا ہے۔" آپ طائی آیا ہم نے فرمایا"وہ تخص ہماری اُمت میں سے نہیں جو ہماریاُمت میں چھوٹے بچوں پر رحمت و شفقت نہ کرے اور بڑے لو گوں کے حق ادب کو نه پہچانے''۔ نرمی،آسانی، شیریں بیانی اور اعلی حُسن سلوک اسلام کی تربیتی تعلیمات کا طر ہُ امتیاز اور مر کز و محور ہے۔ حضور نبی اکرم ملٹی تیاہم کی سیرت مبارکہ کا مطالعہ اس امر کو واضح کرتاہے کہ آپ طَنْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى مَعَامِلُه مِينَ انتهَا پيندانه رويه ومزاج اختيار نهين فرمايا بلكه مشكل ترين حالات مين بھی ہمیشہ معتدل اور متوازن رویہ اپنایا۔آپ ملٹی آیا ہم کی سیر ہے طیبہ پوری اُمت کے لئے رول ماڈل ہے مگر آپ طرفی آیلم کی تعلیمات کے برعکس ہمارے رویوں میں تشدد اور عدم برداشت ور آیا ہے۔ ہم معمولی، معمولی باتوں پر دوسروں کو نقصان پہنچانے کے دریے رہتے ہیں حتی کہ جان لینے سے بھی گریز نہیں کرتے۔ زندگی کے عام معاملات سے لے کر دینی، شرعی، فقہی اُمور میں مجھی علمی اختلافات کو کفر و اسلام کا جھگڑا بنا کیتے ہیں اور الزام و دشنام طرازی کا کوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتے یہاں تک کہ وہ منبر و محراب جواللہ اوراُس کے رسول ملٹی آیٹم کی تعلیمات اور دین حنیف کے فروغ کے لئے بروئے کارآنا چاہیے وہال سے بھی نفرت اور عدم برداشت کا پرچار کیا جارہا ہے۔ مسلکی اختلافات کواتنا بڑھادیا گیاہے کہ انسانیت کی تکریم اور عزت ومال کی حرمت کے شرعی تقاضے پیچے رہ گئے ہیں ۔جب بھی محرم الحرام کے ایام آئیں یا عید میلاد النبی طرح البلم منانے کامہینہ آئے یااس جیسے دیگر مقدس تہوار آتے ہیں توامن پیندعوام یہاں تک کہ حکومتوں کی جان پر بنی ہوتی ہے، لاء اینڈ آرڈر کو بہتر بنانے کے لئے بعض علاءاور مبلغین پر تحریر و تقریراور نقل و حمل کی پابندیاں لگ جاتی ہیں یہ یابندیاں لگانے والوں سے زیادہ جن پر لگتی ہیں اُن کے لئے لمحہ فکریہ ہیں۔ قرآنِ مجید کا یہ دو ٹوک تھم ہے کہ ''لا تفراقو'' لینی باہمی انتشار و فساد سے بچواور زمین پر فساد نہ کرو۔ قرآن نے فساد فی الارض کوایک بہت بڑا جرم اور گناہ قرار دیاہے۔علماءومشائخ کرام، مدارس دینیہ کے اساتذہ، مبلغین ،والدین یہاں تک کہ صحافی حضرات کی بیہ اولین ذمہ داری ہے کہ وہ اعتدال اور رواداری کی انسانی قدروں کے فروغ کے لئے لسان اور قلم کو بروئے کار لائیں۔اللہ رب العزت ہمیں پیغیبر اسلام کی تعلیمات کے مطابق فروغ علم وامن کیلئے مقد در بھر خدمت انجام دینے کی توفیقات سے نواز ہے۔

(ایڈیٹر وختران اسلام)



أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّيمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ کیاتُوز مین میں کسی ایسے شخص کو (نائب) بنائے گاجواس میں فسادا نگیزی کرے گااور خونریزی کرے گا؟ حالاں کہ ہم تیری حمد کے ساتھ تسبیح کرتے رہتے ہیں اور (ہمہ وقت) پاکیز گی بیان کرتے ہیں۔ لہذاہم نیابت اور خلافت کے مستحق ہیں۔اس انسان کو کیوں خلیفہ بنایاجار ہاہے؟ اللَّدربُ العزت نے فرشتوں کے اس سوال پر حضرت آدم علیہ السلام کی ایک ہی فضیات کو تمام ملا تكه يرظاهر فرمايا:

#### وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا (البقرة، ٢: ١٣)

اوراللّٰدنے آدم (علیہ السلام) کو تمام (اشیاءکے) نام سکھادیے۔

الله تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام محض نام ہی نہیں سکھائے بلکہ نام مع صفات اور افعال سکھائے بلکہ نام مع صفات اور افعال سکھائے۔اس طرح الله رب العزت نے ملا ئکہ پر واضح فرمادیا کہ میں انسان کو اپنا خلیفہ و نائب بنانے اور اس کے سرپر اپنی نیابت کا تاج سجانے اور تمام مخلو قات پر اسے فضیلت دینے کا سبب صرف علم ہی ہے۔

### علم، نیابتِ اللی کی سعادت کا باعث

ملائکہ کے سوال کے جواب میں اللہ رب العزت کا یہ فرمان واضح کرتاہے کہ محض عبادت گزاری وجہ نیابتِ الہیہ نہیں ہے۔ علم کا نور ایسی فضیات کا حامل ہے کہ یہ بندے کو اللہ تعالیٰ کا نائب بناتا ہے۔ علم کی فضیات عبادت، شبیح اور ذکر سے افضل ہے۔ یہاں یہ بات بھی میں ذہن میں رہے کہ اتنی اعلیٰ فضیات کا حامل یہ علم یقینا خالی از عبادت نہیں ہوتا۔ جس طرح اس آیت کریمہ کے مصداق صرف عبادت بغیر علم کے اللہ تعالیٰ کی نیابت کے قابل نہیں۔ اِسی طرح علم بھی بغیر عمل، صالحیت اور عبادت نیابت الی کا باعث نہیں بنتا۔

علم، عبادت کے مقابلے میں فضیات رکھتا ہے۔ اسی لیے اللّٰہ رب العزت نے آیت کریمہ میں پہلے تسبیح وعبادت کرنے کے حوالے سے ملا نکہ کابیان کاذکر فرمایا۔ اس کے جواب میں اللّٰہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی علمی برتری اور فضیات کاذکر فرماکر اس کو وجہ نیابت قرار دیا۔ حضرت آدم e کو تمام اساء مع صفات وافعال کاعلم عطاکر نے کے بعد پھر ملا نکہ پر پیش کیا:

ثُمَّ عَهَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِ بِأَسْمَاءِ هَوُّلَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ۔ (البقرة، ۲: ۳۱) پھر انہیں فر شتوں کے سامنے پیش کیا، اور فر مایا: مجھے ان اشیاء کے نام بتا دوا گرتم (اپنے خیال میں)سچے ہو۔

یعنی اگرتم اپنے خیال میں سپج ہو کہ نیابت الٰہ یہ کاتاج تمہارے سرپر سجایا جائے توان اشیاء کے نام بتاؤ؟ گویا اللہ رب العزت نے اس آیت کریمہ میں ایک موازنہ دیا ہے ایک طرف ملا تکہ کی عبادت و تسبیحات ہیں اور دو سری طرف حضرت آدم علیہ السلام کا علم۔اس موازنہ کے بعد ملا تکہ کوایک مشاہدہ کروایا جس سے حضرت آدم علیہ السلام کو علم کی صورت میں حاصل فضیات اور برتری کو ملا تکہ پرواضح فرمادیا۔اس پر ملا تکہ نے عرض کیا:

قَالُوا سُبْحَانَكَ لَاعِلْمَ لَنَا إِلَّا مَاعَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (البقرة: 32)

۔ فرشتوں نے عرض کیا: تیری ذات (ہر نقص سے) پاک ہے ہمیں کچھ علم نہیں مگراسی قدر جو تو نے ہمیں سکھایا ہے۔ بے شک توہی (سب کچھ) جاننے والا حکمت والا ہے۔

مذكوره آيات ميں علم كاذكر تين نسبتوں ہے آياہے۔

ا پہلے مقام پر حضرت آدم علیہ السلام کی طرف نسبت ہے۔

۲۔ دوسری آیت میں ملائکہ کی طرف نسبت ہے

سر دوسری آیت کے آخر میں اللہ رب العزت کی طرف علم کی نسبت ہے۔

حضرت آدم علیہ السلام کی فضیلت کُو واضح کرنے کے بعد اللّٰہ رب العزت الّٰلی آیت میں 'علم' ہی کے حوالے سے اپنی شان کا ظہاریوں فرماتے ہیں :

أَقُلُ لَكُمُ إِنِّ أَعُلَمُ عَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنْتُمُ تَكُتُبُونَ (البقرة، ۲: ۳۳) كياميں نے تم سے نہيں كہاتھا كہ ميں آسانوں اور زمين كى (سب) مخفى حقيقوں كو جانتا ہوں۔ اور وہ

بھی جانتاہوں جوتم ظاہر کرتے ہواور جوتم چھیاتے ہو۔

مذکورہ آیات کریمہ میں علم کی فضیات کے اظہار کے ساتھ ساتھ حضرت آدم علیہ السلام کی خلافت و نیابت کا سبب بھی علم کو قرار دینا اُمتِ مسلمہ کو اس جانب راغب کرتا ہے کہ علم کی اس قدر عظمت اور فضیات کے باعث طلباء اور نوجوانوں کو اپنے اندر علم کی رغبت، شوق اور ایک inspiration پیدا کرنی چاہیے۔ اگر ہم صرف ڈگری کے حصول کے لیے پڑھیں گے توڈگری ملے گی مگر علم حاصل نہیں ہو گا۔ علم بہت پاکیزہ چیز ہے۔ جب علم دیھتا ہے کہ مجھے میری خاطر حاصل نہیں کیا جارہا بلکہ کسی اور کی خاطر (ڈگری کے لیے، روزگار کے لیے) حاصل کیا جارہا ہے تو علم دل و دماغ کے برتن میں نہیں آتا۔ آدمی کہ گری کی صورت میں ایک piece of paper ، یا یک document تو لے لیتا ہے مگر حقیقی علم نہیں آتا اور نہیں انسان کو وہ فضیات حاصل ہوتی ہے جو علم کا مقصود و منتلی ہے۔

### علم وحكمت كابانهمي تعلق

علم اگر علم صحیح ہوتو حکت کو جنم دیتا ہے۔ علم اور حکمت دونوں ساتھ ساتھ چلتے ہیں اور یہ ایک دوسرے سے الگ نہیں ہوتے یعنی جڑواں (Insepatrable) ہیں۔ حکمت کے بغیر علم، علم نافع نہیں ہوتااور جو علم حکمت عطانہ کرے، وہ علم کامل نہیں بلکہ ناقص ہے، کیونکہ اس نے علم ہونے کے تقاضے پورے نہیں کئے۔ گویا حکمت کا جب اکیلا ذکر آئے تو اس کا مطلب ہے اس میں علم علم کا کمال موجود ہے۔ کیونکہ کمالِ علم سے ہی حکمت وجود میں آتی ہے۔

اللدرب العزت في ارشاد فرمايا:

#### يُؤْقِ الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ (البقرة، ٢: ٢٦٩)

جسے چاہتا ہے دانائی عطافر مادیتا ہے۔

علم نافع انسان کو حکمت عطاء کرتاہے اور حکمت انسان کو ہدایت کی منزل تک پہنچاتی ہے۔ حکمت کا نفع بیان کرتے ہوئے اللّٰدرب العزت نے ارشاد فرمایا:

### وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ قَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَنَّ كُنْ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ (البقرة، ٢: ٢١٩)

اور جسے (حکمت و) دانائی عطا کی گئی اسے بہت بڑی بھلائی نصیب ہو گئی، اور صرف وہی لوگ نصیحت حاصل کرتے ہیں جو صاحب عقل و دانش ہیں۔

کمالِ علم کا ثمرہ، نتیجہ اور پھل حکمت ہے۔ مذکورہ آیت کریمہ کے پہلے جھے میں فرمایا کہ جھے
(حکمت و) دانائی عطاکی گئی اسے بہت بڑی بھلائی نصیب ہو گئے۔ دوسرے جھے میں صاحب حکمت کے
لئے فرمایا کہ وہی لوگ نصیحت حاصل کرتے ہیں جو صاحبِ عقل و دانش ہیں۔ اس سے یہ واضح ہوا کہ
علم اور حکمت وہی فائد مندہے جس سے بندے کو تذکّر، نصیحت اور ہدایت میسر آئے۔ اگر علم و حکمت
سے انسان خیر اور شر میں امنیاز پیدانہ کر سکے ، اللہ کی طرف رغبت ورجوع پیدانہ ہو، فکرِ آخرت میسر نہ آئے تو سمجھیں وہ علم، علم نہیں ہے اور ایسی حکمت نہیں ہے۔ قرآن مجیدنے اسی بناء پر حکمت اور تذکیر کو ملاتے ہوئے ارشاد فرمایا:

#### وَمَايَنَّ كُنُ إِلَّا أُولُوالْأَلُبَابِ

اور صرف وہی لوگ نصیحت حاصل کرتے ہیں جو صاحبِ عقل و دانش ہیں۔

للذاتذ کیرانسان کورجوع الیاللہ، معرفت وقربتِ الهی اَور بندگی کااحساس دلاتی ہے اور بندے اور اللہ کے در میان روحانی تعلق کو آشکار کرتی ہے۔

الله رب العزت نے علم و حکمت کے باب میں ایک پیانہ عطا کر دیا کہ اگر کتابوں کے پڑھنے سے اور اساتذہ سے پڑھنے سے تذکر ، رغبت و معرفت ، فکر ، دلوں کو نصیحت ، ہدایت کا نور پیدا نہ ہو ، انسان کی کیفیت نہ بدلے تو سمجھیں کہ جو کچھ حاصل ہو رہا ہے وہ علم اور حکمت نہیں ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر وہ کیا چیز ہے ؟ وہ دنیوی علم ہو سکتا ہے جو مباحات اور ضروریات میں سے ہے مگر آخرت میں نفع مند نہیں ہوگا۔ دنیا کمانے اور دنیا کی ضروریات کی تحکیل کے لیے تو نفع مند ہے اور جائز بھی ہے مگر جس علم کو فضیلت عطاء کی گئی ہے وہ انسان کو تذکر کیر اور تذکر تک پہنچانے والا علم ہے۔

### كلام اللي كاعنوان 'الكتاب' ركھنے كى اہميت

علم کی اہمیت اور فضیلت کا اندازہ اس امر سے بھی لگا یا جاسکتا ہے کہ اللہ رب العزت نے قرآن مجید کا تعارف بھی ''الکتاب'' کے طور پر کروایا۔ اس سے بدایک تصور پیدا ہوتا ہے کہ اللہ رب العزت نے کتاب کے ساتھ ربط، تعلق اور شغف پیدا کرنے کے لیے اپنے کلام کا نام الکتاب رکھا ہے۔ قرآن کو ''الکتاب'' کہنا بھی علم کی طرف اشارہ ہے۔ علم کا اس سے بڑا مر تبہ اور کیا ہو سکتا ہے کہ اللہ رب العزت نے الکتاب کہہ کراپنے کلام قرآن مجید کو علم کا عنوان عطافر مایا۔ ارشادر بانی ہے:

ذَلِكَ الْكِتَابُ لارَيْبَ فِيهِ-(البقرة،٢: ٢)

(یہ)وہ عظیم کتاب ہے جس میں کسی شک کی گنجاکش نہیں۔

یعنی میہ کلام انیما منبع ومصدرِ علم ہے کہ اس میں کسی قشم کے شک کی گنجائش ہی نہیں۔اللہ رب العزت نے اپنے کلام اور الکتاب "کہہ کر علم اور کتابی علم کو غیر معمولی اہمیت اور فضیات عطاء کی ہے۔ علم کا کلچر پیدا کیا اور مسلمانوں کو علم اور کتاب کی طرف رغبت دلائی تاکہ مسلمان کتاب سے مانوس ہوں۔ ہمارے مفسرین اپنی تفاسیر میں اس موضوع کی طرف متوجہ نہیں ہوئے حالا نکہ علم اور کتاب کی طرف ذوق وشوق اور رغبت دلانے کے لئے "الکتاب" سے میہ تفسیری نکتہ بھی اخذ ہوتا ہے۔

سُوعلم اور کتاب کی عطاکا جو سلسلہ حضرت آدم علیہ السلام سے شروع ہوا تھا وہ تمام انبیاء کرام کی بعثت سے ہوتا ہوا نبی آخر الزمال، معلم انسانیت حضرت محمد طلّی اللّیّم پر آکر اپنے درجہ کمال کو پہنچا۔ اللّه تعالی نے آپ طلّی ایکن کو تمام کا کنات کی طرف نبی اور معلم بناکر مبعوث کیا۔ آپ طلّی ایکن کے بعد علم کی بیہ خیر ات آپ طلّی ایکن کی محمد کیا ہوں علم کی کی بیہ خیر ات آپ طلّی ایکن کا اُمت کے علماء کو عطاکر کے اُنہیں انبیاء کا وارث بنایا۔ گویا یوں علم کی حفاظت اور اس کی فضیات کا کیسال اظہار فرمایا۔

### علم نبوت کی جہات اور انسانیت پر حضور طلع کیا ہم کے احسانات

حضور نبی اکرم طنی آیا تم کانسانیت پر احسان عظیم ہے کہ علوم کے جو میدان انسان پر آشکار نہیں کئے گئے تھے، آپ طنی آیا تم نے علم کے سب سے بلند اور قوی ذریعے بعنی وحی کے نور سے وہ علوم انسانیت کو عطافر مائے۔ارشاد باری تعالی ہے:

لَقَلُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتُلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ - (آلَ عمران، ٣: ١٦٣) ہے شک اللہ نے مسلمانوں پر بڑااحسان فرمایا کہ ان میں انہی میں سے (عظمت والا) رسول کا طلق میں سے (عظمت والا) رسول کا طلق آئے ہے۔ (طلق آئے آئے) بھیجاجوان پراس کی آئیتیں پڑھتااور انہیں پاک کرتاہے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے اگرچہ وہ لوگ اس سے پہلے تھلی گمراہی میں تھے 0

، اس آیتِ کریمہ میں حضور نبی اکرم طلی آیکی کے علم نبوت کی وسعتوں اور جہتوں کا ذکر کرتے ہوئے اللہ رب العزت نے چار چیزوں کا ذکر فرمایا:

ا۔ تلاوتِ آیات ۲۔ تزکیه ُ نفس سر تعلیم کتاب میں محمت و دانش

الله رب العزت معلم حقیقی ہے اور اس کی مخلوق میں سے حضور نبی اکرم طرفی آیکم معلم اوّل ہیں۔ حضور نبی اکرم طرفی آیکم نے انسانیت اور خصوصاً مومنین کو جوعلوم عطافر مائے اس آیت کریمہ میں اس کی ترتیب نہایت قابل غور ہے۔ آیئے اِن میں سے ہر ایک کا مطالعہ کرتے ہیں:

#### ا\_تلاوتِآيات

حضور نبی آگرم طلی آیا ہے قرآن کی تلاوت کے ذریعے دلوں کی تاریک کو تھڑی اور باطن میں قرآن کانور داخل فرماتے اس نور کی برکت سے انسان کو نظر آتا کہ اس کے من میں کیاہے؟ دلوں، روحوں اور باطن میں کیا کیا غلاظت ہے؟ باطن میں کس قدر ریا، عجب، تکبر، دنیا پر ستی اور شہوات ہیں؟ باطن میں قرآن کے نور کی روشنی نہ ہو تو یہاں رذائل اخلاق کی صورت میں موجود سانپ اور بچھو کے ہونے کا احساس بھی نہ ہوگا۔ یہ روشنی ہوگی تو پہتہ چلے گا کہ من و باطن میں کیاہے؟

#### ۲\_ تزکیه نفوس

حضور نبی اکرم ملٹی ایکہ کی تلاوتِ آیات سے سننے والوں پر ان کا باطن روشن ہو جاتا اور باطن میں موجود بد خصاتیں اور رذائل دکھائی دیتے توان کے اندرایک تشویش لاحق ہوتی کہ ہمیں اپنی صفائی کرنی چاہیے۔ ان امر اض کا علاج چاہیے۔ نتیجتاً اسی روشنی کے سبب انسان اندھیروں میں گرنے سے بحخے اور ان رذائل کو ختم کرنے کی جانب متوجہ ہوگا۔ روشنی سے ادراک پیدا ہوتا ہے تو تشویش لاحق ہوتی اور انسان ہوتی اور انسان کے دل راغب ہوتا ہے۔ روشی ہی ہے جس سے ایک ہمت پیدا ہوتی ہے اور انسان این اصلاح کا ارادہ کرتا ہے۔ جب ان کے اندر شوق پیدا ہو جاتا ہے تو پھر وَیُر کیکھم کم آقاعلیہ السلام ان کا تزکیہ فرماتے ان کے قلب و باطن کی صفائی فرماتے ہیں۔

سرتعليم كتاب

<u>یم کتاب</u> جب تز کیہ ہو جائے، قلب و باطن کی طہارت مکمل ہو جائے اور دل کی زمین علوم و معرف<mark>ت</mark> الٰمی کے حصول کے اہل ہو جائے تو پھر نورِ نبوت ایسے قلوب کوعلوم و معرفت کے خزانے عطا کرتا ہے۔ نتیجتاً ویُعَلِّمُهُمُ الْکِلْبَ۔ پاکیزہ قلوب کو کتاب کاعلم عطا کرتے ہیں۔ کتاب کاعلم علم نافع بنتاہی تب ہے جب تزکیہ موجود ہو۔ تزکیہ نہ ہو تو خالی علم علم نافع نہیں بنتااور علم برکات نہیں دیتا۔

العليم حكمت

تزکیہ نفس اور تعلیم کتاب کے نور کے بعد آقاعلیہ السلام کامومنین پر تیسر ابڑااحسان ہیہ کہ آپ ملٹی آئیر انہیں حکمت ودانائی عطافر ماتے ہیں۔

ہم تزکیہ نفس، قلب وباطن کی صفائی، نورِ قرآنی اور نورِ باطن کے بغیر علم حاصل کریں گے تو وہ معلومات وادر اکات تو ضرور ہونگے گر وہ ہمیں منزل تک نہیں پہنچا سکتے اور نہ ہی شک، وہم اور ظن کی گرد سے باہر نکال سکتے ہیں۔ تلاوتِ آیات، تزکیہ نفوس، تعلیم کتاب اور حکمت یہ ساری چیزیں ملیں تو تب علم کامل ہوتا ہے۔ علم حقیقت کی پہچان کر واتا ہے۔ علوم کے یہ سارے انوار حضور طرح آیا ہے مومنین کو عطافر مائے۔ حضور طرح آیا ہے کہ ان احسانات سے قبل لوگوں کی کیفیات کا ذکر کرتے ہوئے اللہ رب العزت نے ارشاد فرما ما :

#### وَانْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِيْ ضَلِّلٍ مُّبِينٍ-

ا گرچہ وہ لوگ اس سے پہلے تھلی گمراہی میں تھے۔

گمراہی اندھیرے کا نام ہے اور علم نُور کا نام ہے۔ علم ان چار شر ائط اور تقاضوں کو مکمل کرنے سے ہی علم نافع بنتاہے۔

ا قرآن کے نورسے باطن پرآگاہی ملی۔

۲۔ تزکیہ نفوس سے قلب و باطن کی صفائی ہوئی۔

سراس میں علم کتاب آیا۔

۴۔ اوراس میں حکمت ودانائی آئی۔

یہ چاروں چیزیں ملیں تو پھریہ گمر اہی اور ضلالت ختم ہوتی ہے اور کامل خیر نصیب ہوتی ہے۔اس موقع پرانسان کاسفر علم مکمل ہو جاتا ہے۔

### صاحبانِ علم کی حفاظت کااُلو ہی انتظام

جب علم کی بیہ دولت وسلیہ ُنبوت سے حاصل ہو تی ہے تو پھراس کی حفاظت کاانتظام بھی<mark>الل</mark>ّہ رب العزت خود فرماتا ہے۔جو علماءاپنے علم پر نہیں بلکہ محض اللّہ پر بھروسہ کرتے ہیں تواللّہ تعالیّا<mark>ن ک</mark>ی ہر

حملے سے حفاظت فرماتا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اور (اے حبیب!)اگر آپ پراللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی توان (دغابازوں) میں سے ایک گروہ بیہارادہ کر چکا تھا کہ آپ کو بہکادیں۔جب کہ وہ محض اپنے آپ کو ہی گمراہ کر رہے ہیں اور آپ کا تو کچھ بگاڑ ہی نہیں سکتے۔

۔ واضح ہوا کہ اللہ تعالی کا فضل اور رحت اگر حاصل ہو تو پھر گمر اہ کرنے والے عناصر وعوامل گمر اہ نہیں کر سکتے۔ یہ بنیادی چیز بیان کرنے کے بعد اللہ رب العزت نے ارشاد فرمایا:

وَأَنْوَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيًا-(النّاء،٣: ١١٣)

اوراللہ نے آپ پر کتاب اور حکمت نازل فرمائی ہے اور اس نے آپ کووہ سب علم عطا کر دیاہے جو آپ نہیں جانتے تھے۔اور آپ پراللہ کابہت بڑافضل ہے۔

پین اللہ تعالی نے آپ طلی ہے ہے کہ مام ہی نہیں بلکہ علم اکمل، علم اتم، علم اوسع اور علم کل عطا کر دیا۔ ہر وہ چیز آپ طلی آئیلم کو سکھادی اور اس کا علم عطا کر دیا جو آپ نہیں جانتے تھے۔ گویا اس اعلانِ خداوندی کے بعد آپ طلی آئیلم کی زندگی میں کسی شے سے متعلق بے خبری ولا علمی رہی ہی نہیں۔ یہ حضور نبی اکرم طلی گیلیم کامر تبہ علم ہے۔

وَعَلَّمَكَ مَالَمُ تَكُنُّ تَعُلَمُ-

کاعلان واضح فرمار ہاہے کہ آپ طرق کی آپ نے ذرائع سے جو نہیں جانتے تھے،اللہ تعالی نے نبوت و رسالت کے مرتبے کے ذریعے آپ طرق کی آپ میں پروہ تمام چشمہ ہائے علم کھول دئے اب آپ وہ سب کچھ جان گئے۔ یہاں اللہ تعالی نے علم کواپنا فضل عظیم قرار دیا۔

آیت کریمہ کے دونوں حصے آپس میں ملائیں تو مضمون واضح ہو جائے گا کہ وَکَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَیْكَ عَظِیُّا۔ یہ علم نبوت آپ ملی اللہ اللہ رب العزت كافضل عظیم ہے۔اسی آیت کے پہلے حصہ میں فرمایا: وَلَوُلاَ فَضُلُ اللهِ عَلَیْكَ وَرَحْبَتُهُ لَهَبَّتُ طَائِفَةٌ

اور (اے حبیب!)اگرآپ پراللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی توبیہ آپ طنی آیٹم کو بہکانے کا رادہ کر چکے تھے۔

الله تعالى نے يہ نہيں فرمايا كه بيآپ طلَّ أيَّتهم كوبهكاديتے بلكه فرمايايد بهكانے كاارادہ كر چكے مجھے آيت

مبارکہ کے اول و آخر کو جوڑیں تو مطلب یہ ہوا کہ اگراللہ کا فضل اور رحمت ساتھ ہو تو پھر صاحبِ علم بہتا و پھسلتا نہیں ہے۔ ٹھو کر نہیں کھاتا اور نہ گمراہ ہوتا ہے۔ گویاللہ کا فضل اور اس کی رحمت اس کی حفاظت کرتی ہے۔ اس مقام پر اللہ رب العزت نے صاحبان علم کو متوجہ فرمایا ہے کہ صاحبانِ علم اپنے علم پر بھر وسہ نہ کریں بلکہ تواضع، عاجزی، اللہ تعالیٰ کی بندگی اور عبدیت اختیار کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے فضل اور رحمت کے آگے جھکے رہیں گے، اس کے فضل کی طرف رجوع رکھیں گے تب اللہ کا فضل اور اس کی رحمت یہ بھر وسہ کریں گے، اس کے فضل کی طرف رجوع رکھیں گے تب اللہ کا فضل اور اس کی رحمت ان پر سایہ فکن ہوکران کی حفاظت کرے گی اور کوئی ان کو بہکانہ سکے گا۔

اس مقام کو حاصل کرنے کے بعد پھر گمراہی پر مبنی کتب ہوں یافتنہ پرور علماء، کوئی غلط بحثوں میں اُلجھائے یاغلط براہین ودلا کل ہوں یہ سب بچھ مل کر بھی اس صاحبِ علم کو بہا نہیں سکتے۔اشارہ اس امرکی طرف ہے کہ ضروری نہیں کہ ہر دلیل سے علم صحح مل جائے۔ دلیل غلط سمت بھی لے جاستی ہے۔ یہ تمام گراہ کن ذرائع انسان پر اثر انداز ہوتے ہیں اور بندہ بھٹک جاتا ہے۔ جب یہ تمام امکانات عہدِ رسالت مآب مل اُلٹہ ہم موجود سے تو آئ کہدرہاہے کہ وہ طرح طرح موجود ہیں۔ قرآن کہدرہاہے کہ وہ طرح طرح کے دلائل دے کر ارادہ کر چکے تھے کہ معاذ اللہ آپ کو بہادی مگر بہا نہیں سکتے تھے کیو نکہ اللہ کے فضل اور حرت کے ساتھ رحمت سے آپ ملٹھ ہوتی ہے۔اللہ کے فضل ور حمت کا حصول تکبر ورعونت، بحث و مناظر وں سے جڑجائے تو اس کی حفاظت ہوتی ہے۔اللہ کے فضل ور حمت کا حصول تکبر ورعونت، بحث و مناظر وں سے نہیں ہوتا بلکہ اللہ کا فضل اور اس کی رحمت تواضع، انکساری، بندگی وعبادت، اطاعت، عمل صالح اور سجدہ ریز ہواس کی مددو نصرت اور اس کے فضل ور حمت کی طرف رجوع سے آتی ہے۔اگر بندہ اللہ کے حضور سجدہ ریز ہواس کی مددو نصرت اور اس کے فضل ور حمت کی طرف رجوع سے آئی ہے۔اگر بندہ اللہ کے حضور سجدہ کرنے والا اور عبادت وائل صالح کے ذریعے اس کی رحمت کی طرف رجوع کی دونا اور ہوتی ہوں سے آئی ہیں۔

للذاعلم منزل تک پہنچائے اور علم کامل بنے اس کے لیے لازم ہے کہ سفر علم میں نہ صرف طالبِ علم کی حفاظت ہو، بلکہ اس کا علم بھی محفوظ رہے۔ سفر علم میں علم کی حفاظت، علم خود نہیں کر سکتا بلکہ اللہ کا فضل اور اس کی رحمت ہی اس علم کی حفاظت کرتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی اطاعت، بندگی، عبادت، اعمال صالحہ، اخلاق حسنہ اور تواضع وانکساری، توکل، رجوع الی اللہ اور اخلاص بیہ تمام ذرائع مل کر اللہ تعالیٰ کے فضل اور رحمت کاسامان مہیا کرتے ہیں جو ہماری اور ہمارے علم کی حفاظت کرتا ہے۔

پھریہی علم، علم نافع بنتاہے۔ یہی علم بندے کو خدا کی پیچان کر واتا ہے اور اُسے علم وغرفان کی اُن منز لوں تک پہنچادیتاہے کہ جہاں وہ مسجودِ ملائک اور محبوبِ خلائق بن جاتاہے۔



اس حدیث کی روشنی میں کسی بھی کام کو نظم کے ساتھ کرنے اور تسلسل کے ساتھ انجام دینے کی اہمیت و فضیلت کا اندازہ ہوتا ہے۔ اس حدیث کے دوسرے اور آخری جصے میں اس بات پر توجہ مرکوز کروائی گئی ہے کہ اگرچہ کام مقدار میں تھوڑا ہو گر تسلسل کے ساتھ کیا جائے تواس کے ثمر آور آثرات مرتب ہوتے ہیں۔ روز مرہ معاملات کو ایک خاص نظم سے انجام دینا ہمارے آسلاف کے نزدیک ناگزیر عمل تھا۔ سیدنا علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا جب آخری وقت آیا تو آپ نے سیدنا حسن وسیدنا مسین علیہا السلام کو بلایا اور فرمایا: اُؤصِیْکُهَا بِتَقْوَی اللهِ ... وَالتَّثَیَّاتُ فِی الْاُمْرِدُ مِیں تم دونوں کو اللہ حسین علیہا السلام کو بلایا اور فرمایا: اُؤصِیْکُهَا بِتَقْوَی اللهِ ... وَالتَّثَیَّاتُ فِی الْاُمْرِدُ مِیں تم دونوں کو اللہ حسین علیہا السلام کو بلایا اور فرمایا: اُؤصِیْکُهَا بِتَقُوی اللهِ ... وَالتَّدَیُّتُ فِی الْاُمْرِدُ مِیں تم دونوں کو اللہ حسین علیہا السلام کو بلایا اور فرمایا: اُؤصِیْکُهَا بِتَقُوی اللهِ ... وَالتَّدَیُّتُ فِی الْاُمْرِدُ مِیں تم دونوں کو اللہ کا واللہ کی دونوں کو اللہ کی دینے جریر الطبری ، تاریخ الرسل و تثبت کی وصیت کرتا ہوں۔ "(محمد بن جریر الطبری ، تاریخ الرسل

کسی آمرے منظم ہونے کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ کامیاب لوگ وہی ہوتے ہیں آمرے منظم ہونے کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ کامیاب لوگ وہی ہوتے ہیں جو اپنے معاملات کو منظم کر ناجانے ہیں۔ایک عام آدمی بھی اگراپنی زندگی میں نظم و ترتیب اور اعتدال و توازن نہ ہوتو پابند نہ ہواور اس کے لباس ،افکار ، گفتگواور معاملاتِ زندگی میں نظم و ترتیب اور اعتدال و توازن نہ ہوتو ایسافر دِ واحد بھی معاشر سے میں اپنی شخصیت بر قرار نہیں رکھ سکتا اور نہ اُس کی قدر و منز لت ہوتی ہے۔

### انسان کی شخصیت

انسان کی شخصیت ایک مکمل آئینہ ہوتی ہے، جس میں اس کے باطن کی تمام پر تیں جھلکتی ہیں۔ کوئی شخص کیسا ہے، وہ کن اقدار کو مانتا ہے، اس کی زندگی میں نظم وضبط کتنا ہے، اس کا اخلاقی معیار کیا ہے، یہ سب محض اس کی ظاہر کی گفتگو سے نہیں بلکہ اس کی روز مرہ کی عادات سے آشکار ہوتا ہے۔ یہی عادات اس کی شخصیت کا بنیادی تعارف ہوتی ہیں۔ انہی میں وہ عناصر چھے ہوتے ہیں جو بتاتے ہیں کہ وہ شخص کتنا نفاست پسند، مہذب، با اخلاق اور متوازن طبیعت کا مالک ہے۔ آخلاق ہی انسان کی طبع کا آئینہ دار ہوتا ہے۔ حضور نبی اگرم ملتی آلیتی نے فرمایا: "بے شک میں (نبی ملتی آلیتی ) اچھے اخلاق کی تحمیل کے لیے بھیجا گیا ہوں "۔ اِسی طرح ایک اور مقام پر حضور نبی اگرم ملتی آلیتی انجھے اخلاق کی تحمیل کے لیے بھیجا گیا ہوں "۔ اِسی طرح ایک اور مقام پر حضور نبی اگرم ملتی آلیتی نے فرمایا: آگمتان الدُوْ مِنین اِیمانا اَحْسَدُ اُنہ مُنافِق سب سے بہتر ہو۔ "
مُذُلُقًا د ' ایمان کے اعتبار سے کامل ترین مؤمن وہ ہے جس کا اخلاق سب سے بہتر ہو۔ "

### متوازن غذا، متوازن شخصیت

جب ہم خوراک کا تذکرہ کرتے ہیں تو یہ صرف پیٹ بھرنے کی چیز نہیں ہوتی، بلکہ یہ کسی فرد کے ذوق، تربیت، سوچ اور اعتدال سے کام نہیں اور توازن کا عکاس بھی ہوتی ہے۔ جو شخص بسیار خور ہو تا ہے اور اعتدال سے کام نہیں لیتا وہ در حقیقت صرف جسمانی سطح پر نہیں بلکہ نفسیاتی اور تہذیبی طور پر بھی ایک غیر متوازن

کیفیت کا شکار ہوتا ہے۔ وہ کھانے کو صرف ایک لذت یا تسکین سمجھتا ہے نہ کہ ایک جسمانی ضرورت۔
اس کے برعکس جو شخص سادہ، متوازن اور صحت مند خوراک کا انتخاب کرتا ہے، وہ اپنی جسمانی صحت ہی نہیں بلکہ ذہنی اور روحانی نظم کو بھی اہمیت دیتا ہے۔ خوراک کا تعلق جائز و ناجائز سے بھی ہے۔ ایک مسلمان کے لیے خوراک نہ صرف جسمانی ضرورت ہے بلکہ روحانی ذمہ داری بھی ہے۔ جو چیز حرام ہے وہ صرف بیٹ کو نقصان نہیں دیتی بلکہ روح کو بھی آلودہ کرتی ہے۔ للذا مید دکھنا کہ ہم کیا کھارہے ہیں، کہاں سے آیا ہے، کس ذریعہ سے حاصل ہوا ہے۔ یہ سب ہماری شخصیت کے سنجیدہ پہلوؤں کا حصہ ہے۔

بسیار خوری (زیادہ کھانا)اور بسیار گوئی (زیادہ بولنا) دونوں کی مذمت قرآن وسنت اورا قوالِ سلف میں واضح طور پر کی گئی ہے، کیونکہ بید دونوں عادات انسان کے روحانی، اخلاقی اور جسمانی بگاڑ کا سبب بنتی ہیں۔ حضور نبی اکرم ملٹی کی کی نے فرمایا:

مَا مَلاً آدَمِنَّ وِعَاءً شَمَّا مِنْ بَطْنٍ حَسُبُ الْآدَمِيِّ لُقَيَّاتٌ يُقِبْنَ صُلْبَهُ فَإِنْ غَلَبَتُ الْآدَمِيَّ نَفْسُهُ فَتُلُثُّ لِلطَّعَامِوَثُلُثُّ لِلشَّمَابِ وَثُلُثُّ لِلنَّفَسِ۔

''آدمی نے کوئی برتن اتناً برانہیں بھرا جتنااپنا پیٹ۔انسان کے لیے چن<mark>د لقمے کافی ہیں جواسے قائم</mark> رکھیں،اور اگر لازم ہو تو تہائی کھانے کے لیے، تہائی پانی کے لیے،اور تہائی سانس کے لیے ہو۔'' (سنن ابن ماجہ)

یہ حدیث بسیار خوری کی مذمت اور اعتدال کی ترغیب دیتی ہے۔امام شافعی فرماتے ہیں: "میں نے سولہ سال سے پیٹ بھر کر نہیں کھایا، کیونکہ پیٹ بھر ناجسم کوست کرتاہے، عقل کو کند کرتاہے، نیند کو بڑھاتا ہے اور عبادت سے غافل کرتا ہے۔ "بسیار گوئی کے متعلق حضور نبی اکرم طرق ایہ ہے نے فرمایا: ''جو اللہ اور یوم آخرت پرایمان رکھتا ہے، اُسے چاہیے کہ وہ بھلاکلام کرے یا خاموش رہے۔'' (بخاری، مسلم)

### لباسایک موثر شخصی تعارف

لباس صرف جسم کو ڈھانینے کا ذریعہ نہیں بلکہ ایک خاموش زبان بھی ہے جو بہت کچھ کہتی ہے۔
جب ہم کسی شخص کو دور سے دیکھتے ہیں تو اس کالباس اور اس کے چلنے کا انداز ہمیں اس شخص کے
بارے میں ابتدائی معلومات فراہم کرتا ہے۔ اگر کوئی شخص خوش لباس ہے تو ہمارے دل میں اُس کے
لئے اچھے جذبات جنم لیتے ہیں، اس لئے لباس کے معاملے میں حد درجہ احتیاط سے کام لیا جا ناضرور ی
ہے۔ انسان کے بولنے سے پہلے اس کالباس اور اس کی ظاہر کی نفاست اُسے ایک اچھے انسان کے طور پر
متعارف کرواتی ہے۔ کسی کالباس کتناصاف ہے، کتنا قرینے سے پہنا گیا ہے، یہ سب اس کی نفسیاتی اور

تہذیبی تربیت کی علامتیں ہوتی ہیں۔ یہ ہر گز ضروری نہیں کہ مہنگالباس پہنا جائے بلکہ اصل بات یہ ہے کہ لباس صاف ستھر اسلیقے سے پہنا ہوا ہو۔ ایک غریب آدمی بھی سفید کپڑے میں اتنا باو قارلگ سکتا ہے جتنا ایک امیر قیمتی سوٹ میں۔ اصل و قار صفائی، سلیقے اور نفاست میں چھپا ہے نہ کہ قیمت میں۔اسلام میں صفائی، ستھرا پن اور اچھالباس پہنے کو دین کا حصہ قرار دیا گیا ہے۔صاف لباس پہنانہ صرف طہارت کا مظہر ہے بلکہ خوداعتادی، و قار، اور عبادت کے ادب کی بھی علامت ہے۔ نبی کریم طبی آیکی نے فرمایا:

إن الله جديل يحب الجدال-'' ب شك الله جميل (خوبصورت) ہے اور خوبصورتی كو پيند فرماتا ہے۔'' (صحیح مسلم) سياقِ حديث ميں صحابہؓ نے سوال كيا كه كيا اچھالباس پہننا تكبرہے؟ تو نبی طرقيدَ ليا ليا الله على الله على الله على الله على الله مستحس عمل ہے۔ نے جواب ميں يہ حديث ارشاد فرمائی، يعنی اچھالباس پہننا تكبر نہيں بلكه مستحس عمل ہے۔

### رہن سہن اور شخصی محاسن

ایک شخص کے گھر میں داخل ہوں تو وہاں کی فضاخو دبتادیتی ہے کہ اس گھر کے باسی کس سطح کے شعور کے مالک ہیں۔ پچھ گھر ایسے ہوتے ہیں جہاں کمرے میں داخل ہوتے ہی بد بو کاسامنا ہوتاہے، گر<mark>د</mark> جمی ہوتی ہے ،اشیاء بکھری پڑی ہوتی ہیں۔اس سے اندازہ ہوتاہے کہیہاں نظم وضبط،صفائی اور ترتیب کی کوئی جگہ نہیں۔ایسےافراد کی شخصیت میں بھیا کثر بے ترتیبی، جلد بازیاور غفلت پائی جاتی ہے۔اس <mark>کے</mark> برعکس پچھ گھرایسے ہوتے ہیں جہاں ہر چیزاپنی جگہ پر سلیقے سے رکھی ہوئی نظر آتی ہے۔ وہاں کی <mark>فضامیں</mark> تاز گی،صفائیاور ترتیب کااحساس ہو تاہے۔ان گھروں کے مکینوں کی شخصیت بھی متوازن، منظم <mark>اور نفیس</mark> ہوتی ہے۔ یہ نظافت صرف ظاہری نہیں بلکہ باطنی ترتیب کا آئینہ ہوتی ہے۔ہمارے ہاں جب بھی پچھ خاندان اپنے بیٹے یا بیٹی کے رشتے کے لئے جب سی کے گھر جاتے ہیں تواُن کی نظریں گھر کی <mark>صفائی، گھر</mark> والوں کے پہناوے، گفتگو کے انداز پر بطور خاص توجہ دیتے ہیں۔انہی<mark>ں ان چند کمحول کی ملا قات</mark> میں اُس پورے گھرانے کے تہذیبی مزاج کا پیتہ چل جاتا ہے۔ صفائی کا خیال رکھنا، گھر اور ماحول کو صاف ر کھنا؛ یہ اسلام کی بنیادی تعلیمات میں شامل ہے۔ نبی کریم ملٹی ایکٹی نے طہارت (صفائی) کونہ صرف جسمانی بلکه روحانی پاکیزگ سے جوڑا ہے۔الطُّهُورُ شَطْعُ الإِیمَانِ (صَحِیح مسلم)''صفائی (طہارت) ا یمان کا نصف حصہ ہے۔" اس حدیث ہے واضح ہو تاہے کہ صفائی محض ظاہری نہیں بلکہ دینی نقاضا ہے۔اس میں بدن، لباس، گھر، اور ماحول سب شامل ہیں۔امام حسن بصری فرماتے ہیں: من علامات العاقل: نظافة بيته، وحسن هيئته، وقلة كلامه فيما لا يعنيه.

'' عا قل انسان کی علامات میں سے ہے: اس کا گھر <mark>صاف ہو،اس کی ظاہر ی حالت اچھی ہو،اور وہ</mark> بے فائد ہ باتوں سے بیچے۔'' یہاں گھر کی صفائی کو عقل مندی کی علامت قرار دیا گیاہے۔

#### رشة اور ساجي تعلقات

شخصیت کاایک اہم پہلویہ بھی ہے کہ ایک فرداپنے رشتوں کو کیسے نبھاتا ہے۔ازدواجی تعلقات، خونی رشتے، عزیز وا قارب سے روابط اور سوسائی کے ساتھ انٹر یکٹن، یہ سب اس بات کا پتہ ویتے ہیں کہ ایک شخص کتنا حساس، مہذب اور متوازن ہے۔ جو فرد صرف اپنی ذات کے خول میں بند ہو وہ معاشر سے کے لیے بھی بوجھ بن جاتا ہے جبکہ ایک سلقہ مند شخص ہر رشتہ اپنے پورے حق کے ساتھ نجماتا ہے جاہے وہ شوہر ہو یا بیوی، والد ہو یا اولاد، دوست ہو یا ہمسایہ وہ سب کے ساتھ ایک متوازن تعلقات رکھتا اور نبھاتا ہے۔ حضور نبی اگرم ملتی ایک ہو ایک متوازن میں قرابت داروں کے ساتھ حسن سلوک اور توازن کی تعلیم دی گئی ہے۔اسلام رشتوں کے مابین میں قرابت داروں کے ساتھ حسن سلوک اور توازن کی تعلیم دی گئی ہے۔اسلام رشتوں کے مابین اعتدال اور توازن قائم کرنے پر زور دیتا ہے۔ اسلام نے والدین، بیٹے، بیٹی، بیوی، رشتہ داروں، مسایوں اور دوستوں کے حقوق بڑی تفصیل کے ساتھ بیان کئے ہیں۔ رشتہ داروں کے حقوق (صلہ ہمسایوں اور دوستوں کے حقوق بڑی تفصیل کے ساتھ بیان کئے ہیں۔ رشتہ داروں کے حقوق (صلہ میں نہایت اہم مقام رکھتے ہیں۔قرآن وسنت اورا قوالِ سلف میں قرابت داروں کے ساتھ حسن سلوک،ان کی خبر گیری، مدد اور تعلق جوڑنے (نہ کہ توڑنے) کی سخت تاکید کی گئی ہے۔قرآن حسن سلوک،ان کی خبر گیری، مدد اور تعلق جوڑنے (نہ کہ توڑنے) کی سخت تاکید کی گئی ہے۔قرآن

وَاعْبُدُوا اللهَ وَلاَ تُشْمِرُكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِنِى الْقُرُبِي النساء: 36

''اللّٰہ کی عبادت کر واور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھٹم راؤ،اور والدین کے ساتھ حسنِ سلوک کر و،اور قرابت دار وں کے ساتھ بھی۔''

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے صلہ رحمی (رشتہ داروں سے حسن سلوک) کوعبادت کے بعد فوری ذکر فرمایا۔ حضور نبی اکرم طلق کی آئم رشتہ داروں کے ساتھ صلہ رحمی اوراُن کے حقوق کے متعلق فرمایا: مَن سمَّ کُا أَن یُبْسَطَ له فی دنمقه، ویُنسأله فی أَثَرِی، فلیَصِلُ رحمهٔ۔

'' جو شخص چاہے کہ اس کارزق کشادہ ہو اور عمر دراز ہو، اسے چاہیے کہ رشتہ داروں سے تعلق جوڑے۔''

ایک اور مقام پر حضور نبی اکرم طلّی آلیم نی فرمایا: لا ید خل الجند قاطع رحم- مورشته واری کاٹنے والا جنت میں داخل نہ ہوگا۔" آخرکارایک انسان کی شخصیت کاسب سے اہم حوالہ اس کا اندازِ تکلم ہے۔ قرآن مجید میں آتا ہے دوسر وں کے ساتھ خوش اسلوبی کے ساتھ بات کرو، حضور نبی اگرم طفی آئیلی نے فرمایا مسکرا کر بات کرنا بھی صدقہ ہے۔ جب آپ اپنے کسی بھائی یا قرابت دار کے ساتھ متبسم لب ولہجہ کے ساتھ مخاطب ہوتے ہیں تو اس سے باہمی محبت اور اعتماد بڑھتا ہے۔ ایک متوازن شخصیت کا مالک شخص جلد باز نہیں ہوتا، غصہ والا نہیں ہوتا، اس کے لہج میں تھہر او اور اس کا مزاح برداشت والا ہوتا ہے۔ یہ وہ خوبیاں ہیں جو کسی بھی انسان کو اس کے بہج میں تھہر او اور ماحول میں معتبر بنادیتی ہیں۔ قرآن مجید نے حضور نبی اگرم ملٹی آئیلی کو ایک بہترین اخلاق والی ہستی قرار دیا ہے۔ اپنے تو کیا مخالف بھی آپ کی شیریں مفتر نبی کے معترف تھے۔ آپ ملٹی آئیلی ایک ایک معتبر ناوں کے ول دماخ پر نقش ہو جاتا تھا۔ ایک مہذب انسان اپنے رویے سے سب کو متاثر کرتا ہے ، جبکہ ایک غیر مہذب شخص چاہے کتنا ہی تعلیم یافتہ کیوں نہ ہو مگر وہ اپنے برے اخلاق کی وجہ سے ، جبکہ ایک غیر مہذب شخص چاہے کتنا ہی تعلیم یافتہ کیوں نہ ہو مگر وہ اپنے برے اخلاق کی وجہ سے ، جبکہ ایک غیر مہذب شخصیت کو داغدار کر دیتا ہے۔

شخصیت کوئی ایک لمحے میں بننے والا خاکہ نہیں، بلکہ یہ روز مرہ کی چھوٹی باتوں کا مجموعہ ہے خوراک، لباس، رہن سہن، رشتے اور رویے یہ سب متوازن شخصیت کو ترتیب دیتے ہیں، ہمیں چاہیے کہ ہم نہ صرف اپنی ظاہر می صورت پر توجہ دیں بلکہ باطنی صفائی، اخلاقی تربیت، سلیقہ مندی اور انسان دوستی کو اپنی شخصیت کا حصہ بنائیں۔ کیونکہ اصل خوبصورتی چہرے میں نہیں، کر دار میں ہوتی ہے اور کر دار بہاری عادات سے بیچاناجاتا ہے۔ شخ الاسلام ڈاکٹر محمہ طاہر القادری دامت برکا تم العالیہ نے تعمیر اخلاق و شخصیت کے موضوع پر نہایت شاندار خطابات سے نوازا ہے۔ شخ الاسلام نے ہر عمراور طبقہ کے افراد کی اخلاق و شخصیت کے موضوع پر نہایت شاندار خطابات سے نوازا بلکہ گتب بھی تحریر فرمائی ہیں۔ افراد کی اخلاق تربیت کے لئے نہ صرف سینکڑوں خطابات سے نوازا بلکہ گتب بھی تحریر فرمائی ہیں۔ انہوں نے بچپن کے مختلف ادوار پر الگ الگ گتب تحریر فرمائی ہیں تاکہ والدین کو بچوں کی عمر کے انہوں نے بھی گتب تحریر فرمائی ہیں تاکہ والدین کو بچوں کی عمر کے سام سے اُن کی تربیت کرنے کے مواقع میسرآئیں۔ شخ الاسلام نے نوجوانوں کے لئے، خواتین کے میسی گتب تحریر فرمائیں، اسلام کی تعلیمات کا بنیادی مقصد تعیر اخلاق و کردار ہے۔ اسلام محض عبادات یار وحائی ترفی پر زور نہیں دیتا بلکہ اسلام کی تعلیمات ایک متوازن سابی گھریلو وعائلی زندگی قائم کرنے سے متعلق ہیں۔ یہی وجہ ہے پنیمبر اسلام کی تعلیمات میں انسانی معمولات کو بہتر زندگی قائم کرنے سے متعلق ہیں۔ یہی وجہ ہے پنیمبر اسلام کی تعلیمات میں انسانی معمولات کو بہتر نیدگی قائم کرنے سے متعلق ہیں۔ یہی وجہ ہے پنیمبر اسلام کی تعلیمات میں انسانی معمولات کو بہتر

# بچول کی تربیت اوراس کے تقاضے



### پروفیسرڈاکٹرحسین محی الدین قادری

پوں کی تربیت کا آغاز بچوں کی ولادت سے نہیں ہوتا۔ اس کا آغاز بچوں کی ولادت سے بھی بہت پہلے جب خاتون ہو تواپنے لیے بیوی کا انتخاب کررہی ہوتی ہے شوہر ہو تواپنے لیے بیوی کا انتخاب کررہا ہوتا ہے یا والدین اپنے بچوں کے لیے رشتوں کا انتخاب کررہے ہوتے ہیں۔ در حقیقت آرٹ آف پیر نٹنگ کا آغاز وہیں سے ہو جاتا ہے کیو نکہ اولاد والدین میں سے کسی ایک کا غالب عکس بنے گی۔ ایسا بھی نہیں ہوتا کہ اولاد تک یکسر مختلف ہو جینز کا اشو بھی ہے گھر میں ماحول کا اثر بھی ہے تربیت کا عمل دخل بھی ہے۔ اس لیے آج کل کی بیٹے اور بیٹیاں جب رشتہ کرنے جائیں توان کو فقط اس نگاہ سے نہ کیا جائے کہ وہ صرف اپنی لائف کے لیے کررہے ہیں بلکہ اپنی نسل کے لیے کرناچا ہیے۔ اگر آد می ہے اپنے لیے بیوی کا انتخاب کررہا ہوں۔ اگر کوئی بیٹی ہے اپنے انتخاب کررہا ہے وہ دیکھے کہ اپنی اگلی نسل کے لیے ایک ماں تلاش کررہا ہوں۔ اگر کوئی بیٹی ہے اپنے انتخاب کررہا ہے وہ دیکھے میں اپنی اولاد کا کیسا باپ چا ہتی ہوں اگر والدین ہیں توان کو یہ بات مد نظر رکھنی چا ہیے کہ وہ اپنے گرینڈ چلڈرن مڈریا فادر کس طرح کے چا ہتے ہیں۔

یہ فکر تہمیں آ قاعلیہ السلام کی تعلیمات کی طرف کے کر جاتی ہے۔ آ قاعلیہ السلام نے فرمایا جب تم رشتہ تلاش کرنے جاؤجو خوبیاں دیکھا کرواس میں ظاہری حسن بہت بعد میں آتا ہے باطنی حسن بہت پہلے آتا ہے۔ اس میں اچھا اخلاق اچھا کردار تربیت یافتہ ہونا کس خاندان سے اس کا آنا ہوا ہے۔ اپنے جیسوں میں کریں،ایسا تو نہیں کہ اس کو سکھانے میں بہت وقت لگ جائے خواہ شوہر ہو یا بیوی اولاد کی تربیت تو بہت بعد میں آتی ہے۔اللہ پاک نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا: مشرک سے شادی نہ کرو مگر غلام سے شادی کرلو۔وہ اس سے بہتر ہے۔اس میں مذہبی عوامل شامل نہیں ہیں یہ ایک تضاد کو ختم کرنا سکھایا جارہا ہے۔ اگر والدین دو مذہبی، فکری طبقات سے آرہے ہوں گے تو اولاد پریشانی میں مبتلا ہوجائے گی کہ کیاا پنائیں اور کس کو چھوڑیں۔

حضرت فاروق کے دور میں ایک باپ اپنے بیٹے کی شکایت لے کرآیا کہ بیٹامیر کی سنتا نہیں ہے آپ نے اس کے بیٹے کو بلوا بھیجااور اسے کہا کہ مجھارا باپ شکایت کرتا ہے تواس کی بات نہیں سنتے اس کی عزت نہیں کرتے۔ اس بچے نے کہا کیا اولاد کے کچھ حقوق والدین پر ہیں۔ انھوں نے فرمایا ہاں بالکل ہیں۔ اس نے پوچھاوہ کیا حقوق ہیں؟ سید ناعمر نے فرمایا وہ سب سے پہلا حق یہ ہے کہ باپ اچھی مال کا انتخاب کرے۔ دو سراحق یہ ہے کہ اچھانام دیا جائے تیسری بات قرآن میں سے سکھایا جائے۔ وہ کہنے لگامیر المومنین پہلے حق کی بات کریں۔ میرے باپ نے ایک آگ کی پوجا کرنے والی غلام عورت کو میر کی مال بنایا وہ نہ خود کچھ جانتی تھی نہ اس نے میر کی تربیت کی۔ میرے باپ کے پاس وقت نہیں تھانہ اس نے مجھے اچھانام دیا اور نہ بی آج تک اللہ کے قرآن میں سے کوئی تعلیم دی ہے۔ اس پر حضر سے عمر اس کے باپ سے مخاطب ہو کر کہا یہ تو تمھارا اپنا عمل ہے۔ میرے پاس شکایت کیوں لے کرآئے ہو؟

#### رزق حلال

اللہ اور اس کے رسول ملی ایکی نے جو ہمیں رہنمائی عطافر مائی ہے وہ ہو کر رہتی ہیں۔ وہ ہے حلال ذرائع سے کمانا۔ آقاعلیہ السلام نے فرمایاوہ جسم جنت میں داخل نہیں ہوگا جو حرام پر بلا ہوگا۔ اگرایک بچ ہے اس کے والدین حرام کماتے تھے۔ اس میں بچ کا اختیار عمل دخل نہیں ہے لیکن اس کی تفسیر کریں تو اس وقت تو بچ کا عمل دخل نہیں ہے۔ لیکن اس کی پرورش میں حرام داخل ہو جاتا ہے تو وہ بڑے ہو کر ایسے کام ضرور کرتا ہے۔ جو اس کے اور جنت کے مانع ہوتے ہیں۔ والدین کی توجہ اس طرف مبذول کروانا مقصود ہے کہ اپنے اور اپنے اولاد پر رحم کریں۔ بھلے تھوڑا کھائیں، حرام سے اجتناب کریں، رشوت، غین، حق تلفی کر کے نہ خوداپنی زندگی گزار نے کی جسارت کریں نہ اپنی اولاد کو دیں۔ معاشر تی پر بچھ د باؤ ہوتے ہیں بالخصوص جو کمار ہا ہوتا ہے جو مجبور ہو جاتا ہے کہ وہ حرام کمانے کی دیں۔ معاشر تی پر بچھ د باؤ ہوتے ہیں بالخصوص جو کمار ہا ہوتا ہے جو مجبور ہو جاتا ہے کہ وہ حرام کمانے کی طرف جاتا ہے نتیجتا گرہے بچوں کا مستقبل پر باد کر دیتا ہے۔ بعض لوگ سوال کرتے ہیں کہ کس سکول طرف جاتا ہے نتیجتا گرہے بچوں کا مستقبل پر باد کر دیتا ہے۔ بعض لوگ سوال کرتے ہیں کہ کس سکول میں داخل کروائیں تو میں ان کو کہتا ہوں جو آپ کی جیب اجازت دیتی ہے۔ اگر آپ کی کمائی 70 ہزار میں داخل کروائیں تو میں ان کو کہتا ہوں جو آپ کی جیب اجازت دیتی ہے۔ اگر آپ کی کمائی 20 ہزار ا

روپے ہے آپ اس سکول میں داخل کر وادیں جب کے والدین 4سے 5 لا کھ کمانے والے ہیں تو نفسیاتی دباؤاس بچے پر بھی ہوگا۔ ان کے کلاس فیلو کار ہن سہن بھی ہمچے نہیں کر سکیں گے پھر میاں بیوی کے جھڑے ہوں گے۔وہ جھگڑے ہوں گے۔وہ جھگڑے ہوں گے وہ جھگڑے ہوں گے وہ جھگڑے ہوں کے درائع اس کو اجازت نہیں دیتے۔ لہذا بہتر ہے انسان اس سکول میں داخل کروائے جو وہ برداشت کر سکتا ہے۔پھروہ تمام امور سرانجام دے جو اس کی تربیت کے لیے ضروری ہیں۔

### نافرمانی

جب بچ کو نافر مان دیکھیں تو اپنے آپ کو دیکھیں ہم اپنے والدین کے ساتھ کیسے تھے۔ یہ بھی اللہ پاک کا نظام ہے اس سے آپ آنکھیں بند نہیں کر سکتے۔ اگر آپ والدین کے ساتھ ٹھیک تھے تو اپنا معاملہ اپنے رب کے ساتھ ٹھیک تھے تو اپنا معاملہ اپنے رب کے ساتھ دیکھیں ہم اللہ کے کتنے نافر مان ہیں ہو سکتا ہے کہ اللہ پاک ہماری نافر مانی کا منظر ہمیں ہماری اولاد کے دریعے سے دکھادے۔ معروف بزرگ فرماتے ہیں جب بھی میری اولاد میر اکہنا نہ مانے یا اپنے ماتحوں میں اپنی عزت کرنانہ دیکھوں ان کے ساتھ غصہ نہیں کرتا بھی لمحے تنہائی میں بیٹے کر یہ سوچتا ہوں میں نے کب، کس لمجے کہاں غلطی کی ہے جب مجھے یاد آجائے تو مسئلہ سمجھ آجاتا ہے۔ کہلے میں تو بہ کرتا ہوں و دوسرے کو بہتر طور پر کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔

#### تربيت

تربیتِ اولاد فقط سمجھانے کاکام نہیں ہے جو پچھ ضیح وشام اس کے گھر میں ہوتارہتا ہے۔ اس کے سکھنے میں اضافہ کررہا ہے۔ مثال کے طور پر والدین کاآپس میں رویہ اگر والدین چیج کر بات کرتے ہیں وہ چاہیں کہ ہماری اولاد سوفٹ سپوکن بن جائے تو وہ نہیں بنے گ۔ اگر گالی گلوچ کارویہ ہے تو انھوں نے وہی سے لینی ہے اگر گھر میں ٹی وی پر ڈرامہ دیکھتے ہیں وہ بھی دیکھتا ہے۔ ڈرامے میں الزام تراثی، شور وغل یہ سارا ماحول دیکھا ہے اس عمر میں بچے کولا محدود معلومات کے آگے بٹھادیا ہے وہ بری چیزا پنے اندر لکھتا جارہا ہے۔ ہم نفسیاتی طور پر تو بات کرتے ہیں گر اس پر بات نہیں کرتے جس نے بچے کی فطرت کو سنوار نا ہے۔ اس طرح کتب، رسالے ہیں ای پیڈ ہیں۔ بچے والدین سے زیادہ ای پیڈسے فطرت کو سنوار نا ہے۔ اس طرح کتب، رسالے ہیں ای پیڈ ہیں۔ بچے والدین سے زیادہ ای پیڈسے سکھتا ہے، چینل ویڈیو گیم ہمارے بچوں کے اندر صبر و تحل نہیں ہے جلد بازی ہے، ویڈیو گیم اور اشتعال سے بیے کو غصہ سکھارہے ہیں، بچوں کے اندر صبر و تحل نہیں ہے جلد بازی ہے، ویڈیو گیم اور استعال اور بے چینی پیدا کررہی ہے۔ اب کیاد واؤں سے علاج شر وع کر دیں گے نہیں پہلے اس ذرائع کو کھڑول

گریں جہاں سے بے چینی آد ہی ہے مگر ہم اپنی آسانی کے لیے ہمیں تنگ نہ کریں ای پیڈوے دیتے ہیں لیکن ہم یہ بھول جاتے ہیں کہ اگلی نسل کے ساتھ کیا کر رہے ہیں۔

العض والدین اپنے بچوں کو نو کروں کے سپر دگر دیتے ہیں تو جیسی تربیت نو کروں کی ہے وہی ہی تربیت کریں گے۔ بچوں کامستقبل وہ کھ رہے ہیں پھر وہ تعلق و محبت بھی پیدا نہیں ہوتا مگر ہم یہ سارا کچھ اپنی آسانی کے لیے کرتے ہیں۔ در حقیقت ہم اپنا فرض ادا نہیں کررہے۔ جب قیامت کے دن ہر ایک نے اللہ رب العزب کے حضور پیش ہونا ہے تو نامہ اعمال ہوگا۔ اس میں ایک شیشن پیر عثنگ کا بھی ہے وہ ہمارے فرائض میں سے ہے۔ وہاں صفر لکھا ہوگا کہ یہ والدینیت کے اعتبار سے انھوں نے پچھ نہیں کیا۔ اس کے بر عنس 100 فیصد نمبر لکھیں ہوں کہ انھوں نے پیر عثنگ کا حق ادا کیا یہی عمل آپ نہیں کیا۔ اس کے بر عکس 100 فیصد نمبر لکھیں ہوں کہ انھوں نے پیر عثنگ کا حق ادا کیا یہی عمل آپ بھی آپ کوراحتیں پہنچار ہی ہوگا۔ اگر بری اولاد چھوڑ کر گئے ہوں وہاں بیٹھے بھی دل جل رہا ہوگا۔ یہ فیصلے آج ہم اپنے ہاتھ سے کر سکتے ہیں۔

تربیت کا آغاز شروع سے ہوتا ہے ہم کہتے ہیں کہ بچہ ابھی چھوٹا ہے سال کا یادوسال کا ہے۔ ابھی اسے کھیلنے دیں بچہ بدتمیزی کرتا ہے ہم ہنتے ہیں۔ اگر ہم اس کی تربیت نہیں کریں گے توا گلے چند سالوں میں اس کی شخصیت پختہ ہو جائے گی۔ آغاز سے اس کی تربیت پر توجہ دینا شروع کر دینی چاہیے۔ امام غزالی فرماتے ہیں اگر ہی کے کھانے کی عادت پوری ہوگی اگروہ زیادہ کھاتا ہے تو بچپن میں اس کو اس کام سے روک دیں یعنی جائز ضرورت سے بڑھ کر طلب باقی رہے گی۔

آ قاعلیہ السلام جب بچے بولناشر وع ہوتا ہے تواس کو پہلی چیز جو سکھائی جاتی ہے وہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ سکھاتے۔ جب بچے کے دودھ کے دانت گرناشر وع ہو جائیں تو بچے کو نماز کی عادت ڈال دو بعض میں عادت اتنی پختہ ہو جاتی ہے کہ تمیں و چالیس سال میں بھی نماز کی عادت پختہ نہیں ہوتی۔ اگر ابتدائی سالوں میں ڈال دی جائے توان کی عادت بھی چھوٹی نہیں۔ اسی طرح ہر چیز کا اطلاق ہے اس طرح آداب ہیں۔ والد والدہ کا الفاظ کا انتخاب ہے وہیں ٹوکالوگ جائے اچھے انداز میں تاکہ شخصیت سازی ہو جائے۔ تربیت صرف ماں کا کام نہیں ہے والد کے رول کو بھی ماں ادا نہیں کر سکتی۔ اگر وہ اپنے جھے کارول ادا نہیں کر سکتی۔ اگر وہ ابنیاءعلیہ السلام کی اولاد کا تذکرہ کر تاہے خاص قسم کے تعلق کا اظہار کر تاہے۔

یہ ہمارے کیے ایک پیغام ہے کہ سید نااساعیل علیہ السلام، سید ناابراہیم علیہ السلام کی خاص قسم کی ہونڈ نگ ہے۔ کہیں پروہ اپنے خواب بھی اپنے بیٹے سے شیئر کررہے ہیں۔ <mark>کوا</mark>لٹی ٹائم

گزاررہے ہیں۔ کہیں وہ رائے مانگ رہے ہیں۔ بیٹارائے دے رہاہے بیٹے کی رائے کو عزت دے رہے ہیں۔ بیہ اعتبار، محبت اور خود اعتاد کو ظاہر کرتاہے کہیں یوسف علیہ السلام چھوٹے ہیں اپنے والد کے ساتھ اپناخواب شیئر کررہے ہیں۔اگر قرآن کورویے کے انداز میں دیکھیں کہ قرآن نے ان کہانیوں کو اس لیے بیان کیا کہ وہ دکھارہے ہیں جہاں پراپنے خواب سنائے جارہے ہیں اس پر مشورہ کیا جارہاہے۔

#### سارط

تربیت صرف مخلص وفادار والدین ہوجانے سے نہیں ہوتی اس کے ساتھ ضروری ہے کہ سارٹ بھی ہوں مخلص ہوں لیکن سارٹ نہ ہوں تو بچے کی ضروریات کوایڈریس نہیں کریں گے عین ممکن ہے آپ کی سختی بچوں کوآپ کے خلاف آمادہ جنگ کردے۔ اگر بچے کہیں کہ اس کو کرنے کا ایک سارٹ طریقہ بھی ہے لیکن آپ کہیں کہ میں نے کہہ دیااس پر قائم ہو جاؤ۔ اگر بچے سمجھدار ہوگا تو وہ ذہن میں ضرور رکھ لے گاکہ ہمارے والدین کو سمجھ نہیں آئی۔ اسی فکر کے ساتھ بڑا ہو جائے گا۔ جو ل جو ل جو ل جو ل عرب بڑھتی چلی جائے گا۔ وہ بڑا ہو جائے گا۔ جو ل جو ل جو ل عرب بڑھتی چلی جائے گا۔ وہ بڑا ہو کر آپ کی باتوں کو سنجیدہ لینا چھوڑ دے گا۔ شروع سے اس کے ذہن میں بیہ بات بیٹھ گئی کہ ان کو دنیا کا پتہ نہیں۔ وہ ادب سے آپ لینا چھوڑ دے گا۔ شروع جا کر دوستوں سے ہی کرے گا۔ اس لیے جب بچوں کے ساتھ سختی بھی کریں سمجھائیں بھی والدین آپس میں مشورہ کریں اور سمجھداری سے سارٹ اعتبار سے چیزوں کو ڈیل کریں۔ بچے کے ذہن میں بیہ بیدانہ ہو جائے کہ ہمارے والدین کو سمجھ نہیں ہے۔

پچوں کی تربیت کامر حلہ بچوں کی پیدائش سے بھی پہلے شر وع ہو جاتا ہے۔ دراصل ہم اپنے بچوں کو بتانا کیا چاہتے ہیں۔ اگرآپ کوخود نہیں پتہ کہ آپ بچے کو کیا بنانا چاہتے ہیں کس جگہ اور کس کام پر محنت کروانے کی کوشش کررہے ہیں۔ اولاد کی پیدائش سے پہلے اپنے تصور کو واضح کرنے کی قرآن تعلیم دیتا ہے۔ سید ناا براہیم علیہ السلام کو بڑھا پاآگیا ہے۔ سید نااسا عیل علیہ السلام کی ولادت کی دعاما نگ رہے ہیں۔ وہ دعاما نگتے ہی ہے کہہ دیتے تھے ہمیں دراصل کیسا بچہ چاہیے تیرے نیکو کارلوگوں میں سے ہو۔ اسی طرح حضرت زکریاعلیہ السلام ، سیدنا بحیلی علیہ السلام کے لیے دعاما نگ رہے ہیں۔

تو ذراغور سیجئے جب پیدائش کا ابھی وجود بھی نہ ہوا ہواس سے پہلے وہ کلیئر ہیں کہ مجھے اللہ سے کیا چاہیں۔ اگراتی کلیئر ہیں کہ مجھے اللہ سے کیا چاہیں۔ اگراتی کلیئر ہو کہ آپ نے اپنی اولاد کو بنانا کیا ہے تب آپ سمجھدار والدین کی طرح ان کو مناسب طور پر ایک ایک دن رہنمائی کرتے چلے جائیں گے۔ یہ صرف انبیاء علیہ السلام کا طریقہ نہیں ہے آپ اولیاء کی زندگی میں بھی دیکھ لیں۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ کے والدنے دعاکی مولا <mark>تو</mark>دنیا میں ہے آپ اولیاء کی زندگی میں بھی دیکھ لیں۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ کے والدنے دعاکی مولا <mark>تو</mark>دنیا میں

جن کوولی بناتا ہے مجھے ان میں سے بیٹادے۔ جو مسلمانوں کی زبوں حالی کے اندران کو طاقتور کردے۔ تو جس دن سے وہ پیداہو گا تو والدین اس مقصد کو آگے بڑھانے کے لیے کوشش کررہے ہوں گے جو بے خیالی اور بے دھیانی میں پیدا کرتے چلے جاتے ہی ل نہ مقصد کا پیقہ یا خیال واضح ہے کہ ہم نے اس اولاد سے آگے لینا کیا ہے۔ پھر ویساہی نتیجہ نکاتا ہے۔

یہ ہی کچھ ہم شخ الاسلام کے بچپن کے احوال میں سنتے اور پڑھتے ہیں۔ داداابو قبلہ حرم پاک میں مانگ رہے ہیں مجھے مجد دبیٹادے جب اللہ پاک دے دیتا ہے توایک دن ضائع کیے بغیر تربیت کرتے چلے جاتے ہیں۔ بابافرید گنج شکر گی والدہ کو پتہ ہے کہ میں مر د کامل تیار کر رہی ہوں۔ اس کو پتہ ہے کہ اس کو شکر پیند ہے تو میں اس کو مصلے کے نیچ شکر بھی رکھوں۔ ایک مشن پر کام کرنا یہ اس کی زندگی کا پراجیکٹ ہے۔ موٹیویشن ڈویلپ کی جارہی ہے۔ ان کا مقصد تھا انھوں نے اپنی اولاد کو کامل بندہ بنانا ہے۔ ہے۔ ایک انسان کسی نیچے کو بڑا ڈاکٹر بناتا ہے۔

اگربے ہنگم طریقے سے سفر کرتے چلے جائیں گے اولاد ہے 4، 5 کچھ پیتہ نہیں کیا کرتے ہیں۔ ہم
اولاد کو ترجیح نہیں دیتے ہم سمجھتے ہیں ہم بھی پل گئے ہیں یہ بھی پل جائیں گے۔ جیسے ہم اپنے مقصد جاب
کو لیتے ہیں اپنی تعلیم کو لیتے ہیں اولاد رومزہ کی چیزوں میں سے چیز بن جاتی ہے جو پر اجیکٹ لے کر چلتے
ہیں ان کی اولادیں پھر تاریخ رقم کرتی ہے۔ اللہ پاک ان کو خاص بنادیتا ہے جھوں نے اپنی زندگی کے
مقصد میں سے ایک بڑا شیئر اپنی اولاد کو دیا ہو۔ پھر وہ غیر معمولی بنتے ہیں۔ اس بچوں کی تربیت کے
پر اجیکٹ کو سنجیدہ لینے کی ضرر ورت ہے۔

ترجیحات بچوں کے ساتھ ڈیل کرتے ہوئے بھی بہت ناگزیر ہوتی ہیں جیسے ہم نے ایک دلیل کو حاصل کرنا ہے ہمیں بھی دل میں پیۃ ہوتا ہے کہ یہ بات غلط ہے لیکن بچوں کے ساتھ ایک اناکا مسئلہ آگیا ہے۔ اپنی بات ثابت کرنے کے لیے ڈٹ جاتے ہیں۔ اس چیز کو سوچ بغیر کہ بچہ جب سمجھدار ہوگا یہ دلیل یاد آئے گی۔ یہ میرے بارے میں کیا سوچ گا یہ آگے اپنی بچوں کے ساتھ کیا کرے گا۔ اس تھوڑے سے لحمہ کے اندرایک جنگ جیتنے کے لیے کیونکہ ترجی بچوں کے ساتھ کیا کرے گا۔ اس تھوڑے سے لحمہ کے اندرایک جنگ جیتنے کے لیے کیونکہ ترجی تربیت نہیں ہے، ترجیحا ایک لحمہ ہے ایسے بہت ساری ڈیکنگ اندررویے اختیار کر لیتے ہیں۔ جس کا بڑا تکلیف دہ نتیجہ ہوا کرتا ہے۔ ایک سروے تھا جس میں 105 ماؤں نے حصہ لیا۔ 25 ماں میں سے بعض نے کہا ہم اپنے چ کو اچھا مسلمان بننا چاہتے ہیں۔ 23 چھا انسان ، 22 نے کہا جو چاہیں بن جائیں۔ و نے کہا ڈاکٹر ، انجینئر ، 5 نے کہا بچوں کو خوش دیکھنا چاہتے ہیں ، 4 نے کہا ہم بچوں کو کامیاب دیکھنا چاہتے ہیں۔

ہمارے بچاعتدال شخصیت کے حامل ہوں۔ والدین کے مقاصد ہی واضح نہیں ہیں۔ ایک معتدل انسان بناناچاہ رہے ہیں۔ آپ یہ کہناچاہ رہے ہیں کہ بچہ ڈاکٹر بن جائے لیکن جھوٹ بولتا ہو، ہمیں مسکلہ نہیں۔ ہم یہ کہہ رہے ہیں دین سمجھ لے لوگوں کو کوئی فائدہ نہ پہنچاتا ہو، کیر کر بہت شاندار ہو، لیکن اپنی بوی بچوں کو دھوکا دیتا ہو، کر پشن کرتا ہو، لوگوں کے مال کھاتا ہو، پاکستان کا سیاستدان بن جائے۔ کیا ایسی کا میابی قبول ہے۔ جس کے پیچے بہت ساری بے عزتی آئے۔ لہذا واضح ہونا بہت ضروری ہے کیونکہ اس سٹپ کے ساتھ بچے کو موٹیویٹ کرکے چلاتے ہیں مسلمان بنایا جائے آپ کیا چاہتے ہیں اللہ کی مخلوق کو فائدہ پہنچائے۔

پہلے دن سے ہی اس کو لے کر چلیں جبکہ ہم بچے کو دو کشتیوں کا مسافر بنادیتے ہیں۔جو بچے کی ذہنی نشوونما کے لیے زہر قاتل ہے ہم خود اس پر توجہ نہیں دیتے، یہ بھی ذہنی طور پر۔ ہوتے ہیں۔ اگر قرآن کلاس کے لیے جاتے ہیں حجاب لیتی ہے اگر ہوٹل میں جاتی ہے تو حجاب انار سکتی ہے۔ اب ایک شخصیت میں دو شخصیتیں پیدا کر دی۔آپ نے شروع سے پریشان کر دیاوہ بھی پوچھے گی کہ ایک لیح پہن لیں دو سرے لیمے نہ پہنے یہ کیا ہے ہمارا کلچر ہے جب اذان ہوتی ہے دوپٹہ لے لیتی ہیں آگے پیچھے نہیں لیتی۔ ہم نے اپنی پوری سوسائٹی کو منافقت پر قائم کر دیا ہے۔ ہم نہیں سوچتے ہم دو طرح کی شخصیت ایک شخص میں پیدا کر رہے ہیں۔ اگر حجاب کی عادت ڈالی ہے توآپ اس کی تعریف نہیں کریں گے۔ گے آپ اس میں خوبصورت لگ رہی ہیں۔ اس میں اعتبار نہیں آئے گا۔ وہ شرم محسوس کرتی رہے گی۔ گرڈالی ہے تواس کا اطلاق بار بار کریں۔جووہ ہے اس کے بارے میں پراعتاد ہوجائے۔

یہود ساری دنیا کوئی وی چینل بنا کر دیتا ہے کیکن وہ چینل اپنے گھر وں میں دیکھنے کی اجازت نہیں۔

70 فیصد چینل یہودیوں نے بنائے ہیں۔ یہود اپنے بچوں 90 فیصد اپنے سکول میں جھیجے ہیں۔ پھر وہ اپنے سکولوں سے پختگی لے کرپوری دنیا میں حکومت بھی کررہا ہے۔ ہمیں اپنی شاخت پر خوداعتاد نہیں ہے ہم منافقت کا مجموعہ بن گئے ہیں۔ ضج دیندار ہیں شام کو دنیا دار ہیں۔ اس طرح بچے کے ساتھ گیم کھیلنا انتہائی نقصان دہ ہو سکتا ہے ایک سمت پر ڈال دیا ہے اس کو on کریں اگر دنیا دار بنادیا ہے تو بڑھا پ میں شکوے نہ کریں پھر خود بھی احساس کے ساتھ واپس آنا ہے کاش میں ہدایت پاگیا ہوں سے بھی واپس آبا ہے۔ وہ اس وقت آئے گاجب اللہ پاک اس کے لیے لکھے گا۔ کیونکہ بچپن میں اپنا فی پیضہ ادا نہیں کیا۔ اس لیے یورپ کی سوسائٹی بہت جگہ بہت بہتر ہے۔ وہ اس پر غلط ہے ضجے ہے تو صحیح ہے تو صحیح ہے۔ منافقانہ رویہ نہیں ہے۔ تربیت خواہشات سے نہیں بلکہ اس کے لیے وقت در کار ہوتا ہے۔ ایک ایک منافقانہ رویہ نہیں ہے۔ تربیت خواہشات سے نہیں بلکہ اس کے لیے وقت در کار ہوتا ہے۔ ایک ایک کے صرف کرتے تواللہ پاک نتیجہ دیتا ہے۔ ایک واضح ترجیح سلیک کریں اپنی اولاد کو کیساد کی منا چاہئے

ہیں ہم کہتے ہیں بچے نیک بھی بن جائے مگر مولوی نہ بن جائے وہ خوف آتا ہے۔ بالکل دنیا کے کام سے نہ چلا جائے کل کو کار و بار ہی نہ کر ہے۔

جو کچھ بھی اولاد بناناہے اس میں واضح ہو ناچاہیے غلط صرف تب غلط نہیں ہو تاجب بچے کریں تو غلط ہے والدین کریں توضیح ہے جب بچے اس طرح کاماحول دیکھتے ہیں تو متنفر ہوتے ہیں۔ا گربچوں کو کسی کاموں سے روکنامقصود ہے تو خود بھی اس کاموں سے رک جائیں والدین بھی بھی بچوں کے سامنے جھگڑانہ کریں۔ بچوں کی خاطر جھگڑانہ کریں اس پر ایک سروے ہے جس میں نفسیاتی صحت جاننے کی کوشش کی۔ جن کے والدین آپس میں لڑتے تھے ان کی زندگی میں فوکس نہیں تھا۔ لرننگ معذوری تھی ہم جھگڑا کر کے بچوں کو ذہنی معذوری کا تحفہ دیتے ہیں۔ بچوں کی تربیت کا عمل ایسا ہے جسے ایک باغ۔اس کے ایک ایک دن کو مینج کیا تو بڑا ہو کر خوبصور ت باغ بن جاتا ہے۔ باغ محفوظ مقام ہوتے ہیں اس کے برعکس جنگل بے غیر محفوظ ہوتے ہیں۔اس سروے میں کتنے بچوں نے پیہ کہا کہ ہمارا شادی سے ہی احتمال اٹھ گیاہے۔ بچی نے ساری زندگی والدین کو لڑتے دیکھا تو ذہن میں بٹھالیا کہ شادی کی <mark>صورت میں سکون میسر آہی نہیں سکتا۔مسلم بچ<sub>ہ</sub>نے دوسرا مذہب اختیار کرلیا۔اب وہ روزانہ دعا کر تا</mark> <mark>والدین اپنے آپ کو سی</mark>چے نہیں کررہے تھے یہاں تک بیچنے اپناایمان کھودیا۔میرے گھر کااذیت والا <mark>ماحول ہے اللّٰہ پاک مجھے اس سے نجات نہیں دے رہا۔ اس کو سمجھانے والا کو کی نہیں تھااس نے عقیدہ</mark> ہی چھوڑ دیا۔ ہم اس قدر نقصان بچوں کے اذہان کا کر سکتے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے ہم کوامت محمہ ی ملتی اللہ ا کے کچھ ار کان دیئے گئے ہیں۔ تربیت کے لیے اگران کو تباہ کر دیاتو حضور علیہ السلام کو کیا چ<sub>ھ</sub>رہ دکھائیں گے۔ جھگڑے کا بعد اگلاسٹیپ بچوں کواستعال کرتے ہیں۔ میسج کے طور پر ماں کو یہ بتاد و باپ نے منع کیا ماں کہتی ہے بیٹا جاؤمیں شمصیں اجازت دیتی ہوں لیکن وہ اس عمل سے اذبیت دینا چاہ رہی ہے باپ کو۔ گرا تنی کم عقل ہے کہ ان کیا<del>س حرکت ہے وہ بی</del>ے کو تباہ کررہے ہیں بیجود کیھتے ہیں کہ گھر کاماحول ساز گار نہیں ہے تو باپ سے الگ کی بات کریں گے اور ماں سے الگ طرح کی بات کریں گے۔ پچھ اجازتیں ماں سے لے لیں پچھ اجازت باپ لے لیں گے لہذا بچوں کے معاملہ میں اس طرح کا کام نہیں کرنا چاہے بلکہ بچوں کوایک پراجیکٹ سمجھ کر چلناچاہیے۔

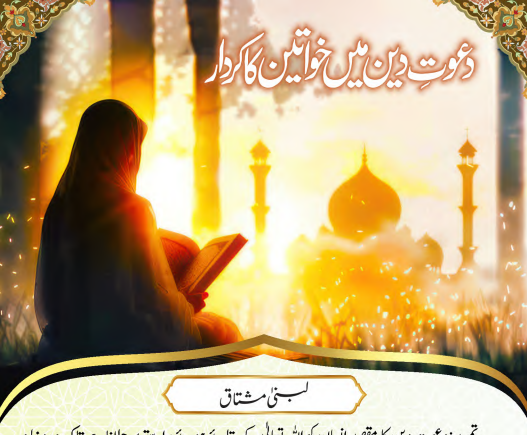
آبپ کو جلاد بناکر پیش کرنا کہ میں ان کے رغب سے کام لینا ہے یہ بھی ہیو قوفی ہے ، بچوں کے لیے ایک نفرت پیدا کر دی جائے وہ اپنے لیے آسانی کر رہی ہے۔ باپ آئے گا توڈانٹ بلواؤں گی دراصل آپ نفرت پیدا کر دی جائے وہ اپنے کے سامنے جلاد بنادیا ہے۔ وہ مجھی دل سے محبت نہیں کر سکے گی۔ جب تک دونوں رول مل کر کام نہیں کرے گے بچے کی کامل شخصیت فروغ نہیں پائے گی۔

بچے ٹریپ پر جاناچا ہتاہے مال یا باپ سمجھتاہے کہ اس کے دوست اچھے نہیں میں اس کو نہیں دینا چاہتا تواس کو نفسیاتی طور پر سمجھائیں سختی سے یہ کہنا کہ میں نے کہہ دیایہ نہیں کرنایہ بھی بچوں کے لیے عقلمند طریقہ نہیں ہے۔ا گرمال سے بات ہوئی ہے تووہ کہے باپ سے بات کرکے بتاتے ہیں۔اس سے بچے کو پچۃ چل جائے گا کہ میرے گھر کا ماحول ایک ہے لہذا بچوں کے معاملے میں آپس میں مشاورت نہایت ضروری ہے۔

بچوں کو عزت، محبت اور اعتاد سے ڈیل کیا جائے، بچہ نہ سمجھیں۔اس کواتنا ہی وقت دے کر سمجھائیں جتنا بڑے کو وقت دے کر سمجھاتے ہیں۔ وہ پراعثاد ہو گااور تھوڑی عمر میں میچور ہو کر اچھے مشورے بھی دیتا ہے۔ا گربیچے کو بچہ سمجھ کر ڈیل کریں گے وہ لیٹ بڑھے ہوں گے اور اتنی ہی سیٹ معاشرے سے پروڈ کٹو شہری بنیں گے۔ بچوں کو کوالٹی ٹائم دیں۔آپ کے ہاتھ میں موبائل بھی ہےاور بھی چیزیں ذہن <mark>میں ہیں اس</mark> کو کوالٹی ٹائم نہیں کہتے جو و کیشن کا نظام ہو جو کوالٹی ٹائم ہو لگن سے دیں مبھی کبھاران کے فرینڈ کو گھر بلائیں۔ان کے فرینڈ کے ساتھ بات جیت کریں۔ یہ بچوں کی خود اعتادی میں مدد گار ثابت ہوتاہے۔موقع پران کو سرپرائز بھی دیں وہ خوش ہوتے ہیں۔ کام میں ان کی مدد کرنا۔ موٹیویشن کا باعث بنتی ہے۔ بچوں کے پیند کی گیم تھیلیں۔ قیملی ٹائم گزاریں بچوں میں احساس پیدا ہوتا ہے کہ ہم ہیپی قیملی ہیں۔ پیرینٹنگ کا سٹائل کیا ہو ناچاہیے؟ اسکی بہت ساری ٹرم ہیں۔اس میں سے پیرینٹنگ فورم سب سے اچھی ہے نہ بہت نرمی اور نابہت سختی ہو۔اس میں ہداہت دیتے ہیں لیکن وجوہات کے ساتھ غلط کو غلط اور صحیح کو سیجھتے ہیں۔ حضرت امیر معاویہ گابیان ہے اس سے ہم سمجھ سکتے ہیں بہت ساری لیڈر ہوتے ہیں لیکن آپ نے 20،20 سال حکمر انی کی ہے۔اتنا عرصہ کیسے گزار لیا۔ 10،8 سا<mark>ل میں لوگ بور ہو جاتے ہیں راز کیا تھا توانھوں نے کہاجب میں دیکھتاہوں کہ میری قوم</mark> بہت سارے کاموں میں ست ہ وگئی تو میں رسہ اپنی طرف تھینچ لیتا ہوں اور میں دیکھتا ہوں کہ میری سختی سے بہت ننگ ہو گئے ہیں۔ محسوس کر تاہوں کہ وہ مل کراپنی طرف رسہ زور سے تھینچتے ہیں تومیں اس کو ڈھیلا کردیتا ہوں تاکہ وہ امن وآسانی میں چلے جائیں۔ جب محسوس کرتا ہوں کہ اپنی عادات کو جھوڑ گئے ہیں پھر سختی کرتاہوں یہی اسلوب بچوں کی تربیت میں ہو ناچاہیے نہ 24 گھنٹے ہمیشہ سخت رہنا

ہے۔ جب محسوس کریں کہ بہت نرمی ہو گئ ہے پھر سخق کریں جب دیکھیں کہ مسٹم سے واپس آگئے ہیں پھر نرمی دے دیں اس طرح مسلسل تربیت کا عمل جاری رہتا ہے۔





تمہید: دعوتِ دین کا مقصد انسان کو اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے راستے پر چلانا ہے تاکہ وہ دنیا و آخرت میں کامیاب ہو۔اس عظیم کام میں جہال مر دول نے اہم کر دار اداکیا، وہیں خواتین بھی پیچھے نہیں رہیں۔تار تِخُ اسلام کامطالعہ ہمیں بتانا ہے کہ خواتین نے نہ صرف دعوتِ دین کو قبول کیا بلکہ اس پیغام کو پھیلانے میں بھی بھرپور حصہ لیا۔ مذکورہ مضمون میں ہم جائزہ لیں گے کہ کس طرح خواتین نے دعوتِ دین کوعام کرنے میں اپناکر دار اداکیااور اسلامی تعلیمات اس کے متعلق کیا کہتی ہیں۔

### ابتدائے اسلام میں دعوتِ دین سے متعلق خواتین کا کر دار

اسلام کے آغاز ہی سے خواتین نے دعوتِ دین میں عملی شرکت کی۔ عور توں میں سب سے پہلی ایکان لانے والی شخصیت سیدہ خدیجہ تخصیں، جنہوں نے نبی کریم ملٹ ایک ہوت کی تصدیق کی مان کی ہمت بندھائی اور ہر طرح سے ان کی مدد کی۔ حضرت خدیجہ کا کردار جمیں یہ سکھاتا ہے کہ خواتین دعوت و تبلیغ کے سفر میں نہ صرف معاون ہو سکتی ہیں بلکہ رہنمائی کا ذریعہ بھی بن سکتی ہیں۔
اسی طرح حضرت اساء بنت ابی بحر نے ہجرت کے موقع پر رسول اللہ طرق ایک اور حضرت ابو بکر کے موقع پر رسول اللہ طرق ایک اور حضرت ابو بکر کے لیے خفیہ طور پر کھانا پہنچایا، جبکہ حضرت فاطمہ نے نہ صرف گھریلو محاذیر بلکہ دین کے دفاع میں بھی

۔ سر گرمی سے کر دار ادا کیا۔ اِسی طرح سیدہ عائشہ صدیقہ ٹنے خواتین کے عائلی اسلامی مسائل کی ترویج اپنااہم کر دار ادا کیا۔

### قرآن وسنت کی روشنی میں خواتین کادعوتی مقام

قرآنِ كريم ميں جہال مومنين كونيكى كاتھم دينے اور برائى سے روكنے كاتھم ديا گياہے، وہال اس ميں خواتين بھى شامل ہيں۔ارشادِ ربانى ہے: وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعُضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَىِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَيِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ عَنِيزٌ حَكِيمٌ

''اوراہل ایمان مر داوراہل ایمان عور تیں ایک دوسرے کے رفیق و مدد گار ہیں۔وہ اچھی باتوں کا حکم دیتے ہیں اور بری باتوں سے روکتے ہیں اور نماز قائم رکھتے ہیں اور زکو قادا کرتے ہیں اور اللہ اور اس کے رسول (ﷺ) کی اطاعت بجالاتے ہیں ،ان ہی لوگوں پر اللہ عنقریب رحم فرمائے گا، بے شک اللہ بڑا غالب بڑی حکمت والاہے۔''[سور ۃ التوبہ: 71]



اس آیت سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ دعوتِ دین کی ذمہ داری مردوزن دونوں پر ہے۔ حضور نبی کریم طرح ایک نی ارشاد فرمایا: کُلگُمُ مَاعِ وَکُلگُمُ مَسْئُولُ عَنْ رَعِیمَّتِدِ." تم میں سے ہر شخص نگہبان ہے اوراس سے اس کی رعیت کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔۔۔" (بخاری، انصحی، 304/1، قم: 853) یہ حدیث بھی واضح کرتی ہے کہ ہر مسلمان، خواہ مر د ہو یاعورت، دین کی حفاظت اور اس کے فروغ کاذمہ دارہے۔

### اسلامی تاریخ میں نمایاں خواتین داعیات

اسلامی تاریخ میں ایسی خواتین کی مثالیں بکثرت موجود ہیں جنہوں نے دعوت دین کاکام نہایت حکمت، بصیرت اور فہم کے ساتھ کیا۔ رسول اللہ سٹھ آئے ہے ذمانے میں جن با کمال عور توں کا تذکرہ ماتا ہے ان میں سیدہ خدیجہ الکبر کا ہم سیدہ عائشہ اور سیدہ زہراء سلام اللہ علیہا کے علاوہ بھی کوئی نمایاں صحابیات ہیں، جنہوں نے دعوت و تبلیغ میں اہم کر دار اداکیا۔ ان میں سے ہر خاتون کی دینی، علمی، عملی ہر اعتبار سے ہر ایک کی الگ خصوصیت تھی، گویا ہمیں یہ حکم ہو رہا ہے کہ ہماری عور توں کو ان خصوصیات کے اپنانے کی کوشش کرنی چاہئے۔ حضرت خدیجہ الکبر کی خصوصیت یہ تھی کہ وہ دین کے لئے قربانی دیتی تھیں، دین کے لئے جتنی قربانی انہوں نے دی، اتنی قربانی دو سری عور توں نے بہت کم دی ہوگی، رسول اللہ ملٹھ ہیں ہی خدمت اور ان کو تسلی دینا اور ان پر اپنامال خرچ کرنا اور ان کے ساتھ شعب ابی طالب میں رہنا اور بھوک و بیاس برداشت کرنا، یہ ان کی خصوصیات تھیں، اس خصوصیت کو ہم مجی اور دہاری عور تیں بھی اختیار کریں کہ اپنامال دین پر خرچ کریں اور دین کے راہت میں نچاور بچوں پر تکلیف آئے یا شوہر پر تکلیف آئے تو ان کو حوصلہ دیں۔ جب رسول ملٹھ ہیں اور آپ بی بینان تھے تو بھرت خدر یہ نے فرمایا: اللہ آپ کو رسوانہیں کریں گے۔ آپ رشتہ دار یوں کو پالئے ہیں، اور آپ کم رور وں کا بوجھ اٹھاتے ہیں، اور مال کماکر ان کو دیتے ہیں، جن کے پاس مال نہیں ہے، اور حق کے میں و مصیبتیں پڑتی ہیں، اور میں کے پاس مال نہیں ہے، اور حق کے میں و مصیبتیں پڑتی ہیں، اور مال کماکر ان کو دیتے ہیں، جن کے پاس مال نہیں ہے، اور حق کے راستے میں جو مصیبتیں پڑتی ہیں، اور مال کماکر ان کو دیتے ہیں، جن کے پاس مال نہیں ہے، اور حق کے راستے میں جو مصیبتیں پڑتی ہیں، اور مال کماکر ان کو دیتے ہیں، جن کے پاس مال نہیں ہے، اور حق کے راستے میں جو مصیبتیں پڑتی ہیں، اور مال کماکر ان کو دیتے ہیں، جن کے پاس مال نہیں ہے، اور حق کے راستے میں جو مصیبتیں پڑتی ہیں، اور میں کے بیں۔

یعنی تسلی دینا، مال خرج کر نااور مصیبت برداشت کرنایه خصوصیت ہماری عور توں میں بھی آنی چاہئے جتنا عمل اونچا ہو تاہے جزاء بھی اتنا ہوتی ہے، اور رسول الله طرفی آلیم نے فرمایا کہ: حضرت جبریل نے مجھے بتایا کہ: میں خدیجہ کوایسے محل کی خوشنجری دوں جو موتیوں کا بنا ہواہے۔اس کے علاوہ بیہ خواتین نہ صرف اپنے گھروں میں بلکہ معاشرے میں بھی ایک داعی کا کردارادا کرتی رہیں۔

#### دورِ حاضر میں خوا تین کادعوتی کر دار

آج کے دور میں بھی خوا تین دعوتِ دین میں بھر پور کر دارادا کر سکتی ہیں: گھریلودعوت: ماں، بہن، بیٹی کے طور پر وہ گھر کے ماحول کواسلامی تعلیمات کے مطابق ڈھال سکتی ہیں۔ تعلیم و تدریس: مدارس، اسکول، یونیورسٹی اور آن لائن پلیٹ فارمز پر خواتین دیگر خواتین اور بچوں کو تعلیم دین دے سکتی ہیں۔

۔ تحریر و تُقریر: خوا تین اپنے قلم اور زبان کے ذریعے دین کی دعوت دیے سکتی ہیں۔بلا گز،ویڈ <mark>یوز،</mark> سوشل میڈیا، سیمینار زاس کے ذرائع ہو سکتے ہیں۔

ساجی خدمات: خواتین فلاحی اداروں، مشاورتی حلقوں اور اصلاحی تنظیموں کے ذریعے بھی دعوتی خدمات انجام دے سکتی ہیں۔

### موجوده دورمیں چیلنجز اوراُن کاحل

ا گرچہ آج کی خواتین کے لیے دعوتی میدان میں امکانات بہ**ت** زیادہ ہیں، تاہم دورِ جدید کو <mark>مدِ نظر</mark> رکھتے ہوئےاُن کے لیے چند چیلنجز بھی درپیش ہیں:

معاشر تی رکاوٹیں: بعض معاشر ول میں خواتین کی دعوتی سر گرمیوں کو محدود کیاجاتاہے۔ تعلیمی کی کمی: بہت سی خواتین اسلامی تعلیمات سے آگاہ نہیں ہوتیں،اس لیے دعوت دینامشکل ہوجاتاہے۔

میڈیا کا درست استعال نہ کرنا: جدید میڈیا کا استعال اگردینی مقصد کے لیے نہ ہو تو وہ خود ایک رکاوٹ بن سکتا ہے۔

### درپیش چیلنجز کاحل

- 1 خواتین کے لیے دعوتی تربیت کا اہتمام کیاجائے۔
- 2 مساجد، مدارس اوراداروں می<del>ں خواتین کی شر کت کو آسان اور منظم بنایاجائے۔</del>
  - 3 آن لائن اسلامی کورسز، تربیتی ور کشاپ<mark>س اور اسلامی ویدیوز کافروغ کیاجائے۔</mark>

#### خلاصهٔ کلام

اسلام ایک متوازن اور ہمہ گیر دین ہے، جوہر فرد کودین کی خدمت کاموقع دیتا ہے، خواہوہ مردہویا عورت۔ خواتین کا دعوتِ دین میں کر دار نہ صرف تاریخ اسلام میں روش ہے بلکہ آج بھی نہایت اہمیت کا حامل ہے۔ ضرورت صرف اس بات کی ہے کہ خواتین کوان کی دینی ذمہ داریوں سے آگاہ کیا جائے، انہیں مواقع فراہم کیے جائیں اور ان کی حوصلہ افز ائی کی جائے۔ جب خواتین بیدار ہوں گی، تو گھروں سے معاشرہ اور معاشر ہے سے پوری امت بیدار ہوگا۔



اسلام وہ دین متین ہے جوانسانی زندگی کے ہر شعبے میں ہر خاص وعام کو راہنمائی فراہم کرتا ہے۔ آمیر اسلام کے ساتھ جاہلیت کی باطل رسومات جہاں ختم ہوئیں وہی پر پتیموں کے مال اور عور توں کے حقوق میراث کے سلسلے میں بھی تفصیلی احکامات کا نزول ہوا۔ حضور نبی اکرم ملٹھ لیکٹی کثر یف آوری کے نتیج میں عور توں پر ہونے والے احسانات میں سے ایک عظیم احسان یہ بھی ہے کہ خواتین کو بھی وراثت کا حق دار قرار دیا گیا۔ خواتین کے حقوق کا تحفظ اور ان کی معاشی کفالت اسلام کے اہم مقاصد میں شامل ہے۔ جاہلیت کے دور میں عورت کو وراثت سے محروم رکھا جاتا تھا، لیکن اسلام نے اس ظلم کا خاتمہ کیا اور خواتین کو وراثت میں حصہ دے کر ان کی معاشی خود مخاری کی بنیاد رکھی۔ قرآن و سنت کی تعلیمات کے مطابق عورت مال، بیٹی، بہن اور بیوی ہونے کی حیثیت سے وراثت کی حق دار ہے۔

### اسلام سے قبل خواتین کی معاشی حیثیت

اسلام سے قبل عرب معاشر ہے میں عورت کو محض جائیداد کا ایک حصہ تصور کیا جاتا تھا۔ اسے خود کسی قسم کا مالی حق حاصل نہ تھا۔ بیوی، بہن اور بیٹی کو وراثت میں کچھ نہ دیا جاتا۔ یہاں تک کہ بعض او قات عورت کو خود وراثت میں تقسیم کردیا جاتا تھا۔ قرآنِ کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

َ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّاقَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُنَصِيبًا مَفْرُوضًا-(النساء: 7)

'' مر دوں کے لیے اس (مال) میں سے حصہ ہے جو ماں باپ اور قریبی رشتہ داروں نے جھوڑا ہو اور عور توں کے لیے (بھی)ماں باپ اور قریبی رشتہ داروں کے تر کہ میں سے حصہ ہے۔وہ تر کہ تھوڑا ہو یازیادہ(اللّٰد کا)مقرر کردہ حصہ ہے''

علامه سيوطى إس آيت كى تفسير ميں لكھتے ہيں كه:

إِنَّ أَهْلَ الْجَاهِلِيَّةِ كَانُوا لَا يُورِّ ثُنُونَ النِّسَاءَ وَلَا الْوِلْدَانَ الصِّغَارَ شَيْتًا يَجْعَلُونَ الْبِيْرَاثَ لِنِي الْأَسْنَانِ مِنَ الرِّجَالِ. (سيوطي،الدرالمنثور،439/2)

'' کے شک جاہلیت میں لوگ عور توں اور جھوٹے بچوں کو کسی بھی چیز کا وارث نہیں بناتے تھے بلکہ خود بڑی عمر والے لوگ وراثت پر قبضہ کر لیا کرتے''



## اسلامی تصورِ وراثت ؛ا یک انقلابی نظر بیه

آ مدِ اسلام سے قبل عورت کو حقِ وراثت سے محروم رکھاجاتا تھا۔اسلام نے عورت کو <mark>وراثت میں</mark> مقررہ حصہ دے کرایک معاشی انقلاب برپا کیا۔ قرآن کریم میں واضح طور پر حکم دیا گیا: لِلِّ جَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ : 7) مِمَّاقَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُنَصِيبًا مَفْهُ وضًا (النساء: 7)

''مر دوں کے لیے اس (مال) میں سے حصہ ہے جو ماں باپ اور قریبی رشتہ داروں نے چھوڑا ہو اور عور توں کے لیے (بھی) ماں باپ اور قریبی رشتہ داروں کے تر کہ میں سے حصہ ہے۔ وہ تر کہ تھوڑا ہویازیادہ (اللّٰد کا)مقرر کردہ حصہ ہے''

یہ آیت وراثت میں مر د و عورت دونوں کے حق کو ثابت کرتی ہے،اور عورت کو خود مختار مالی حیثیت دیتی ہے۔

## عورت کے دراثتی حقوق کی تفصیل

اسلام میں عورت کو مختلف حیثیتوں میں وراثت دی گئے ہے:

ماں کے طور پر:ا گراولاد موجود ہو توماں کو تر کہ کا چھٹا حصہ (1/6) دیاجاتا ہے۔ (النساء: 11) بٹی کے طور پر: اگر بیٹی اکیلی ہو تو آدھا حصہ (1/2)، دو یا دو سے زیادہ ہوں تو دو تہائی (2/3)۔(النساء: 11)

بیوی کے طور پر:ا گراولاد ہو توبیوی کو آٹھواں(1/8)حصد ،اولاد نہ ہو تو چو تھا(1/4)۔(النساء:12) بہن کے طور پر:ا گرمیت کی اولاد نہ ہو اور بہن ایک ہو تواسے نصف، دویا دوسے زیادہ ہول تو دو تہائی ،اورا گر بھائی بھی ہو تو پھر "عصبات"کا اصول لا گو ہو تاہے۔(النساء:176)

#### وراثت میں عورت کے حصے پراعتراضات کاجواب

بعض ناقدین اس بات پر اعتراض کرتے ہیں کہ عورت کا حصہ مر د کے مقابلے میں آدھا کیوں ہے؟اس کاجواب درج ذیل نکات میں ہے:

مر دپر معاشی بو جھ: اسلام میں مر دپر عورت کی کفالت واجب ہے۔ بیوی، بچوں، والدین اور بعض صور توں میں بہنوںِ کی مالی ذمہ داری مر دپر عائد کی گئی ہے۔

عورت کا حصہ مکمل ذاتی ملکیت: عورت کو ملنے والا وراثتی حصہ مکمل طور پراس کی ذاتی ملکیت ہوتا ہے،وہ چاہے تواسے استعال کرے یابجائے۔

معانشر نی عدل: یہ فرق مساوات کی نفی نہیں بلکہ عدل کی بنیاد پر ہے۔اسلام مساوات سے بڑھ کر عدل کواہمیت دیتا ہے۔

حبیها که مولانامودودی فرماتے ہیں:

''اسلام میں مر دوعورت کی وراثت کے حصے ان کے فرائض وذمہ داریوں کے مطابق رکھے گئے ہیں۔'' وراثتی حقوق کی اہمیت اور موجودہ معاشر تی صور تحال:

آج کے دور میں اگرچہ قانونِ وراثت اسلامی ممالک میں موجود ہے، لیکن عملاً خواتین کوان کے حصے سے محروم رکھنا عام بات ہے۔ خاندان اور معاشر ہ بعض او قات د باؤ، لا کی یا جھوٹ کے ذریعے عورت کا حق چھین لیتے ہیں۔ خواتین کوان کے شرعی وراثتی حقوق دینانہ صرف ان کی معاشی بہتری کے لیے ضروری ہے، بلکہ معاشرے کی مجموعی فلاح کے لیے بھی ناگزیر ہے۔ خواتین کے حقوق کا استحصال بالخصوص اُن کی زمین یادیگر وراثت میں آنے والی اشیاء پر قبضہ جمانا بیہ اسلامی تعلیمات کے خلاف ہی نہیں بلکہ ظلم عظیم ہے۔ حضرت سعید بن زیدر ضی اللہ عنہ سے روایت ہے، انہوں نے کہا: علی نے بی اکرم ملتی ایک شاہ سے سنا، آپ فرمار ہے تھے کہ:

مَنْ أَخَذَ شِبْرًا مِنَ الْأَرْضِ ظُلْمًا، فَإِنَّهُ يُطَوَّقُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أَرضِينَ.

'' جس نے زمین میں سے آیک بالشت بھی ظلم کرتے ہوئے (کسی سے) حاصل کی، قیامت کے دن اسے سات زمینوں سے طوق پہنا یاجائے گا۔ (بخاری، انصحج، 1168/3، رقم: 3026)

#### خلاصئه كلام

عور توں کو میراث، تعلیم، صحت، اور برابری کے حقوق فراہم کرنے کیلئے معاشر تی تبدیلی کی ضرورت ہے۔ ان کو معاشر ہے میں اپنے تناسب کے اعتبار سے مکمل شرکت دینی چاہئے تاکہ ان کا تعلق پورے معاشرتی نظام کے ساتھ قائم ہو۔ حق میراث عورت کابنیادی حق ہے لیکن آج کے ترقی یافتہ دور میں بھی خوا تین کی اکثریت کوان کے حق کے مطابق وراثت میں حصہ نہیں ماتا۔ وہ لوگ جو بے خیالی میں یا جان بوجھ کرعورت کو حق وراثت سے محروم کر کے حرام مال کے حصول کی جانب گامزن ہیں، انہیں اس گناہ سے بچنا چاہیے۔ اسلام کا تصورِ وراثت عورت کی معاشی خود مخاری، و قار اور تحفظ کی ضانت ہے۔ یہ ایک ایسا نظام ہے جونہ صرف عورت کو معاشی سہارا دیتا ہے، بلکہ مرد کو بھی ایک ذمہ دار کردار سونیتا ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ اسلامی وراثتی اصولوں پر نہ صرف زبانی اقرار ہو بلکہ عملاان پر عمل در آ مد ہو تاکہ خواتین کے ساتھ عدل وانصاف کا حقیقی مظاہر ہ ہوسکے۔





تنگ نظری اور عدم برداشت نے ہماری سابق زندگی کو بہت نقصان پہنچایا ہے۔ ہم ایک جھٹرالو معاشرہ بن کررہ گئے ہیں۔ ہم سے ہماری طبیعت کے مخالف کوئی بات برداشت نہیں ہوتی۔ غور کئے بغیر فور اَشدیدرد عمل دیتے ہیں۔ پوری دنیا میں ہم ایک جھٹرالو قوم کے طور پر مشہور ہیں۔ ابھی حال ہی میں ہمارے ایک عرب ہمائی ملک کے سفیر نے بھی دکھ بھرے لیجے میں کہا کہ پاکتان شہری جس ملک میں رہیں اس ملک کے قوانین اور سابی روایات کا احترام کریں۔ سوال یہ ہے کہ ایسا کیوں ہے؟۔ بچپن میں تعلیم و تربیت کا جو تھوڑا بہت نظام موجود تھاوہ آج ختم ہوگیا ہے۔ ہم اسلامی ملک ہیں مگر روحانیت کی میں تعلیم و تربیت کا جو تھوڑا بہت نظام موجود تھاوہ آج ختم ہوگیا ہے۔ ہم اسلامی ملک ہیں مگر روحانیت کی صفح کی عبیہ خطر دیا ہے۔ ہم اسلامی ملک ہیں مگر روحانیت کی سب صفح کی عبیہ خطرت نظام موجود تھاوہ آج ختم ہوگیا ہے۔ ہمارے اندر تشد داور غصہ بھر دیا ہے۔ ساخ کی عبیہ خطرت نے لی ہے۔ باہمی تعلقات کی یہ صورت حال ہے کہ فیمل کورٹس میں سب صفح زیادہ کیسز خلع اور طلاق کے آرہے ہیں ماں، بیٹے کے خلاف شخفظ کے لئے پولیس سے درخواستیں کر رہی ہے۔ بھائی ، بھائی کا قتل کر رہا ہے۔ ہم جس پنغیر اسلام کے اُمتی ہیں انہوں نے فرما یا اللہ تعالی خود نرمی معاف کرنے والے انسان کی عزت میں اضافہ فرما دیتا ہے۔ آپ میں ہیں انہوں نے فرما یا اللہ تعالی خود نرمی معاف کرنے والا ہے اور ہر چیز میں نرمی پند فرماتا ہے، جب اللہ تعالی کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو اُسے فرمانے والا ہے اور ہر چیز میں نرمی پند فرماتا ہے، جب اللہ تعالی کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو اُسے فرمانے والا ہے اور ہر چیز میں نرمی پند فرمانا ہے، جب اللہ تعالی کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو اُسے فرمانی کے دیم کی صفت سے نواز دیتا ہے، جو لوگوں پر رحم نہیں کرتا۔

ہم نے معاف نہ کرنے والی بری صفت کو اپنی طبیعت کا حصہ بنا کر اپنے اوپر خیر کے سارے دروازے بند کر دیئے ہیں۔ اس وقت جا پان ایک ایسا ملک ہے جس کی ترقی ،خوشحالی اور امن کاراز ان کی سادگی اور مسکراتے چیروں میں ہے۔ پچھلی دود ہائیوں سے جا پان میں قتل کی کوئی وار دات نہیں ہوئی، چوری کی کوئی وار دات نہیں ہوئی اوگ گاڑی کے اندر چائی حجوڑ کر چلے جاتے ہیں۔ اپنے گھر کے دروازوں کو کھلار کھتے ہیں۔ اپنے گھر کے دروازوں کو کھلار کھتے ہیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ اگر کسی قوم نے اسلام کی تعلیمات کو اپنا یا ہے تو وہ جا پانی قوم ہے۔

سیان کے معنی ہیں خوش و خرم لوگوں کا جزیرہ جاپانیوں کا یہ اعتقاد ہے کہ دوسروں کو خوش حاپان کے معنی ہیں خوش و خرم لوگوں کا جزیرہ جاپانیوں کا یہ اعتقاد ہے کہ دوسروں کو خوش رکھنے سے خوشی ملتی ہے۔ یہ تعلیمات تو پیغیر اسلام کی ہیں، یہ ہماری علمی وراثت ہے، یہ تو ہمارادین کہتا ہے کہ مسکرا کر بات کرنا بھی صد قہ ہے مگر ہم نے ان تعلیمات کو پس پشت ڈال کراپنے روز و شب کو جہنم زار بنا لیا ہے۔ جاپانی آج دنیا کا پرامن معاشرہ کیوں ہیں؟ انہوں نے صرف دو کام کئے ہیں۔ جہنم زار بنا لیا ہے۔ جاپانی آج دنیا کا پرامن معاشرہ کیوں ہیں؟ انہوں نے صرف دو کام کئے ہیں۔ لیکر چھٹی جماعت تک بچوں کو صرف ایک مضمون پڑھایاجاتا ہے اس کانام ہے اخلا قیات کہ گھر میں کیسے رہنا ہے۔ اخلاقیات کہ گھر میں کیسے رہنا ہے۔ والے اپنی کی سے رہنا ہے۔ وار اپنی ملک کے ساتھ محبت کیسے کرنی ہے؟ دوسر ل کے لئے آسانیاں کیسے پیدا کرنی ہیں؟ جاپان دنیا کاخو شحال ترین ملک یہاں ارب پتیوں کی تعداد بہت زیادہ ہے مگر کوئی ارب پتی اپنے بچوں کی نگہداشت کے لئے نو کر نہیں رکھتا۔ وہ اپنی خود تربیت کرتا ہے۔ دو سرا جاپانیوں نے سادگی اختیار کی ہے اور تیسر اانہوں نے سخت وہ اپنی نشعار بنایا ہے۔ بچوں کی تو بین سے بین تعلیمات پنجبر اسلام نے ہمیں دیں جنہیں والے کوخوش آمدید کہناان کی پر سکون زندگی کاراز ہے۔ یہی تعلیمات پنجبر اسلام نے ہمیں دیں جنہیں والے جوڑ کر ہم اس وقت کر کاران کی پر سکون زندگی کاراز ہے۔ یہی تعلیمات پنجبر اسلام نے ہمیں دیں جنہیں ویں جنہیں۔

ہم جائے انجانے میں ہونے والی کسی کی کوتاہی کو برداشت نہیں کرتے دل میں دھمنی پال لیتے ہیں، عمل کا شدیدرد عمل دیتے ہیں، نقصان پہنچانے کی منصوبہ بندی کرتے رہتے ہیں۔اس طرح ہمارے ذہن تخریب کاری کا مرکز بن جاتے ہیں۔اللہ کے رسول طرح گیا ہے کہ عفو و در گزر کی مثالیں ہمارے سامنے ہیں۔ ان پر عمل کر کے ہم باہمی تعلقات کو خوشگوار بنا سکتے ہیں۔ غزوہ حنین کے موقع پر آپ طرح گیا ہے تالیف قلب کے لئے نو مسلموں کو مال غنیمت سے زیادہ حصہ دیا۔ کسی نے کہا" یہ تقسیم عاد لانہ نہیں ہے" ذرا چشم تصور میں لائیں ایک فاتح سپہ سالار پر اس کا کوئی سپاہی انگی اٹھا دے ؟ تو وہ کیا حشر کرے گا مگر یہ سپہ سالار کوئی دنیا دار سالار اعلیٰ نہیں آپ طرح گیا ہے ہی گیا سپاہی انگی اٹھا دے ؟ تو وہ کیا حشر کرے گا مگر یہ سپہ سالار کوئی دنیا دار سالار اعلیٰ نہیں آپ طرح گیا ہے اس گستاخی پر فقط اتنا کہا اگر اللہ کار سول انصاف نہیں کرے گا تو پھر انصاف کرنے والا کون ہے ؟ ایساہی حلم اور بر دباری اختیار کرنے کی ضرورت ہے۔

آپ طن گارته نظر مایآدی این حکم اور برد باری کے ذریعے دن کے روزہ داراور رات کے عبادت گرار کے درجہ تک پہنی جانا ہے۔ جو شخص غصہ دلائے جانے پر بھی غصہ میں نہ آئے اس کے لئے اللہ کی محبت ضروری ہو جاتی ہے جو اللہ کی رضا کے لئے عاجزی اور کمتری اختیار کرتا ہے اللہ اُسے سر بلند کر دیتا ہے۔

برداشت ، کی ایک مثال امام اعظم ابو حنیفہ ؓ سے متعلق ہے۔ آپ مسجد میں اپنے تلامذہ کے ہمراہ موجود سے کہ ایک شخص نے آپ کو گالیاں دینا شروع کر دیں۔ مسلسل گالیاں دیتا چلا گیا، آپ نشست ختم کر کے گھر کی طرف روانہ ہوئے وہ شخص بیچھے بیچھے گالیاں دیتے ہوئے چلار ہا۔ جب آپ اپنے گھر کے دروازے پر کھر کی دروازے پر کہتے تورکے اور کہا میرے پاس وقت کم ہے جتنی گالیاں دینی ہے دے لیں اس غیر متوقع جو اب پر وہ شخص شر مندہ ہوااور سر جھاکا کر بلٹ گیا۔ اگر ہم اپنی زندگیوں کو پر سکون اور تعلقات کو خوشگوار بنانا چا ہتے ہیں تو دو سروں کو معاف کرنا سیکھیں۔



فی زمانہ جاپانی قوم سے سکھنے کی ضرورت ہے۔ انہوں نے کلمہ نہیں پڑھا مگر ان کے اندر سارے اوصاف پیغیبر اسلام کی تعلیمات کے مطابق ہیں۔ جاپانی گالی نہیں دیتے ان کی زبان میں گالی ہے ہی نہیں۔ جب کوئی جاپانی کسی شخص سے ناراض ہوتا ہے تو وہ اُسے '' باکا'' کہتا ہے جس کا مطلب ہے ہیو قوف اور یہ لفظ کوئی جاپانی نہیں سننا چا ہتا۔ جب والدین اپنے بچوں سے ناراض ہوتے ہیں تو وہ انہیں کہتے ہیں'' تم جاپانی نہیں ہو'' ۔ بچوں کی اس لفظ سے عقل ٹھکانے آجاتی ہے۔ جاپان کی 50 فیصد صنعتی

ترقی خواتین کی وجہ سے ہے۔ جاپان کے والدین بیٹیوں کو نعمت سمجھتے ہیں کیونکہ لڑ کیاں لڑ کوں گی نسبت والدین سے حیرت انگیز تک زیادہ محبت کرتی ہیں۔

آپ طرفی آئی نے فرمایا بیٹیوں کو برامت سمجھویہ بہت محبت کرنے والیاں ہوتی ہیں۔ لگتا ہے اللہ کے رسول طرفی آئی کی اس پیغام کو جاپان کی ترقی کار از جاپان کی مائیں ہیں۔ کی مائیں ہیں۔ کی مائیں ہیں۔

جا پان 500 مذاہب کی سر زمین ہے مگرآج تک وہاں کوئی مذہبی جھگڑا نہیں ہوا۔ صلح جو ئی وہ راستہ ہے جو دلوں کو جوڑتا ہے اور انتلافات کو دور کرتا ہے۔ باہمی تعلقات کی مضبوطی کے لئے ضروری ہے کہ ہم ایک دوسرے کے جذبات کو مستجھیں اور ان کی قدر کریں۔ صلح کے بغیر کوئی بھی معاشرہ ترقی نہیں کر سکتا، کیونکہ امن ہی خوشحالی کی بنیاد ہے۔ باہمی تعلقات کی اصلاح کا آغاز خود احتسابی اور برداشت سے ہوتا ہے۔ صلح جوئی کاراستہ ہمیشہ مشکل ہوتا ہے لیکن اس کے متائج ہمیشہ پائیدار ہوتے ہیں۔ باہمی تعلقات کو بہتر بنانے کے لئے ضروری ہے کہ ہم اپنے اختلافات کو بھول کر مشتر کہ مفادات پر توجہ دیں۔ صلح کے لیے پہلا قدم دوسروں کو معاف کرناہے، کیونکہ معافی دلوں کو نرم کرتی ہے۔ صلح جوئی کی طاقت وہ ہے جو دنیا کو بدل سکتی ہے ، کیونکہ بیہ نفرت کو محبت میں تبدیل کرتی ہے۔ باہمی تعلقات کی اصلاح کے لیے ضروری ہے کہ ہم اپناانا کو پیچھے چھوڑ دیں اور دوسرے کے نقطہ نظر کو سمجھنے کی کوشش کریں۔ صلح کاراستہ وہی لوگ اپناتے ہیں جو دوسروں کی خوشی میں اپناخوشی دیکھتے ہیں۔ لیکن بدقسمتی سے ہمارے معاشرے میں عدم برداشت بہت بڑھ گیاہے۔ ہم کسی کو معاف کرنے کے کئے تیار نہیں ہیں۔دوسروں کی نیتوں پر شک کرتے ہیں جبکہ نتیمیں اور دلوں کے بھیداللہ جانتا ہے۔عدم برداشت نے ناانصافی کی کو کھ سے جنم لیا۔ہم سزااور جزا کے فیصلے اسی دنیامیں کرناچاہتے ہیں۔تھانے، عدالتیں، چھوٹے چھوٹے جھکڑوں اور مقدمات سے بھری ہوئی ہیں۔مال، بیٹے کے ظلم کا شکار ہے، باپ بیٹے سے ڈر تااور چیتا پھر رہاہے۔ بھائی بھائی کا قاتل بن جاتا ہے۔ بیویاں شوہر وں سے تنگ ہیں اور شوہر بیویوں سے۔ قیملی کورٹس میں 80 فیصد مقدمات خلع اور طلاق کے ہیں۔ بیرسب کیاہے؟

صلح حدیدید اسلامی تاریخ کا ایک اہم واقعہ ہے جو 6 ہجری میں پیش آیا۔ حضرت محمد ملی آیا ہے اپنے اصحاب کے ساتھ عمرہ اداکرنے کے ارادے سے مکہ مکرمہ کی طرف روانہ ہوئے، لیکن قریش نے مکہ میں داخل ہونے کی اجازت نہ دی۔اس موقع پر ایک معاہدہ ہوا جے صلح حدیدید کے نام سے جانا جاتا ہے۔اس معاہدے کے تحت دس سال کی جنگ بندی طے پائی اور مسلمانوں کو اگلے سال عمرہ اداکرنے

۔ کی اجازت دی گئی۔ بظاہریہ معاہدہ مسلمانوں کے لیے خسارے کالگ رہاتھالیکن یہ دراصل اسلام کے پھیلاؤ کا باعث بنااور صلح کی ایک بہترین مثال قائم ہوئی۔

فعمر

فتح کمہ 8 ہجری میں پیش آیا جب مسلمانوں نے مکہ کو بغیر کسی جنگ کے فتح کیا۔ حضرت محمد طلق آلیہ ہے نہ کہ میں داخل ہونے کے بعد عام معافی کا اعلان کیا اور ان لوگوں کو بھی معاف کر دیا جنہوں نے اسلام اور مسلمانوں کے خلاف شدید ظلم وستم روار کھا تھا۔اس موقع پر آپ ملتی آلیہ ہم نے فرمایا: آج کے دن تم پر کوئی الزام نہیں، جاؤتم سب آزاد ہو، یہ واقعہ نبوی اخلاقیات اور صلح جوئی کی عظیم مثال ہے۔

#### ميثاق مرينه

جب حضرت محمد ملے الآئی نے مدینہ منورہ ہجرت کی تو وہاں مختلف قبائل اور مذاہب کے لوگ آباد سے سالہ کے لوگ آباد سے ان کے در میان امن وامان اور و تعاون کو فروغ دینے کے لیے ایک معاہدہ کیا گیا جسے میثاق مدینہ کہا جاتا ہے۔ اس معاہدے میں مسلمانوں، یہودیوں اور دیگر قبائل کے حقوق و فرائض کو متعین کیا گیا اور اس کے نتیج میں مدینہ ایک پر امن شہر بن گیا۔ یہ معاہدہ اسلامی ریاست کی بنیادوں میں صلح اور حسن معاملات کا ایک اہم ستون تھا۔

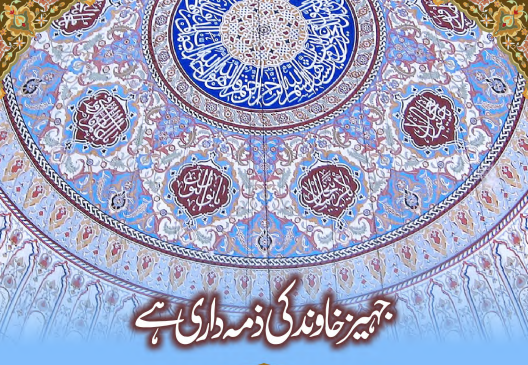
#### يبوديول كے ساتھ معاملات

مدینہ میں موجود یہودی قبائل کے ساتھ حسن سلوک اور صل کی کئی مثالیں ملتی ہیں۔ حضرت محمد طلّعُ اَلِیْمِ نے ہمیشہ ان کے ساتھ انصاف اور حسن معاملات کا مظاہرہ کیا، چاہے وہ معاہدات کی پابندی ہو یا تجارتی معاملات۔ جب یہودی قبائل نے معاہدوں کی خلاف ورزی کی، تب بھی آپ طلّعُ اَلَیْمِ نے ان کے ساتھ صلح کی راہیں تلاش کیں اور جنگ کوآخری حربہ کے طور پر اپنایا۔

#### عیمائیوں کے ساتھ سلح

حضرت محمد ملٹی آیکٹی نجران کے عیسائیوں کے ساتھ بھی صلح کا معاہدہ کیا تھا۔ اس معاہدے کے تحت عیسائیوں کواپنی عبادت اور مذہبی رسومات کی آزادی دی گئی اور ان کے جان ومال کی حفاظت کی ضانت دی گئی۔ یہ معاہدہ مختلف مذاہب کے در میان صلح اور بقائے باہمی کیا یک شاندار مثال ہے۔





## ڈا کٹ ومجمہ داقب ال چشتی

پاکتانی معاشرہ مختلف تہذیبوں کے تاریخی تسلسل اور ثقافتی میل جول کا نتیجہ ہے، جہاں ہندو تہذیب، مغلیہ روایات اور نوآبادیاتی نظام نے معاشر تی ڈھانچ پر گہرے آثرات چھوڑے، انہی اثرات میں سے ایک رسم'' جہیز'' بھی ہے، جو آج ہمارے ساجی نظام میں اس قدر رچ بس گئ ہے کہ اسے نکاح کالاز می حصہ سمجھا جانے لگا ہے۔ حالا نکہ اسلامی تعلیمات میں نہ اس کا حکم ہے، نہ اس کی تاکید۔ افسوس کہ یہ غیر اسلامی تصور آج بھی مسلم معاشرے میں نہ صرف زندہ ہے بلکہ اکثر والدین کے لیے معاشی بوجھاور بیٹیوں کے لیے ذہنی اذبت بن چکا ہے۔

## جهيز كالمعنى ومفهوم

لفظ جہیز عربی زبان کے لفظ ''جھاز'' سے ماخوز ہے ، جس کا اِطلاق بنیادی سازوسامان یا کسی چیز کو تیار کرنے پر ہوتا ہے۔ یہ باب تفعیل '' جَهَّزَ یُجَهِّزُ بَخْهِیْزًا'' سے ہے جس کے معنی ہیں'' سامان تیار کرنے پر ہوتا ہے۔ یہ باب تفعیل '' جَهَزَ کُجِهِدُّ بَخْهِیْزًا'' سے ہے جس کے معنی ہیں'' سامان تیار کرنا، مہیا کرنا'' خواہ وہ کسی مسافر کے لیے ، کسی دلہن کے لئے یا کسی میت کے لئے ہو۔ امام راغب اصفہانی نے 'المفردات' جہیز کی تعریف میں لکھا ہے:

ت الجهاز مايُعَدُّ من متاع وغيره والتجهيز حيل ذلك أ<mark>و بعثه - (راغب اصفهاني،المفر دات فُيُّ</mark> غريب القرآن، دار المعرفة، بيروت،لبنان - ص101)

جھاز:اس سامان کو کہا جاتا ہے جو (کسی کے لیے) تیار کیا جائے اور اس سے ہی جمہیز ہے جس کے معنی ہیںاس سامان کواٹھانا یا بھیجنا۔

## اسلام میں جہز کا تصور اور اس کی حقیقت

اسلامی تعلیمات میں لڑکی والوں سے جہیز کا مطالبہ کرنے کانہ تو کوئی تصور اسلام میں ماتا ہے اور نہ ہی اس کا کوئی با قاعدہ شرعی حکم مذکور ہے۔ اگر کتبِ آحادیث وفقہ کا جائزہ لیا جائے تواس ضمن میں فقہاء نے کئی ابواب قائم کئے کسی میں منگنی کاذکر (منکوحہ کوایک نظر دیکھ لینا، کفو کا خیال رکھناوغیرہ)، نکاح کے احکام کاذکر، حق مہر کاذکر، ولیمہ کاذکر جیسے اہم موضوعات ملتے ہیں، لیکن جہیز کے بارے میں اسلام میں کوئی تصور دیکھنے کو نہیں ملتا۔

#### صحابہ و تابعین کے زمانہ میں جہیز کا پسِ منظر

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے زمانہ میں کہیں اس بات کا ثبوت نہیں ملتا کہ انہوں نے لڑی والوں سے فرمائش جہیز مانگا ہو یا اپنا حق سمجھ کر قبول کیا ہو، یا اس کو ضروری سمجھا ہو۔اسی طرح تابعین کے مبارک دور میں بھی اس طرح کی کوئی روایت یا واقعہ نہیں ملتا جس میں کسی لڑی والے سے جہیز کی ڈیمانڈ کی ہو۔البتہ اس کے اُلٹ کئی واقعات ملتے ہیں جو جہیز نہ لینے کی رسم پر دلالت کرتے ہیں۔امام ابو نعیم اپنی کتاب 'حلیۃ الاولیاء' میں مشہور تابعی سعید بن مسیب کے متعلق لکھتے ہیں۔ابن ابی وداعہ کہتے ہیں کہ:

مشہور تابعی حضرت سعید بن مسیب کے پاس ایک آدمی آیا کر تاتھا۔ ایک مرتبہ وہ کئی دن غائب رہا اور کافی عرصے کے بعد آیا تو حضرت سعید کے غائب رہنے کی وجہ دریافت کی۔ اس نے بتایا کہ اس کی بیوی فوت ہو گئی تھی لہذا مصروف رہا۔ حضرت سعید بن مسیب کے بوچھا کیا تونے کوئی دوسری شادی کرلی ہے؟ اس نے کہا کہ: میں فقیر ہوں مجھے کون رشتہ دے گا؟ حضرت سعید کے دودر ہم یا تین در ہم مہر کے عوض وہیں اس کا نکاح اپنی بیٹی سے کردیا۔ (ابو نعیم، حلیۃ الاولیاء، ج۲، ص 168)

اس واقعہ سے بھی بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ شادی کے موقع پر خاوند یابیوی کی طرف سے سمامان جہنر دیاجاناضر وری نہیں۔اور نہ بیہ نکاح اور شادی کالاز مہہے ور نہ سعید بن مسیب جیسے متبع سنت تابعی اس کی خلاف ور زی نہ کرتے۔

# بیوی کی تمام جائز ضروریات بوری کرناخاوند کی ذمه داری ہے

بیوی کی جملہ جائز ضروریات اور اخراجات کا شرعاً ذمہ دار خاون<mark>د ہے۔ فقہ حنفی کے عظیم فقیہ علامہ</mark> مرغینانی اپنی کتاب'' الہدامیہ'' میں لکھتے ہیں :

النفقة واجبة للزوجة على زوجها مسلبة كانت أو كافىة اذا سلبت نفسها إلى منزله فعليه كسوتها وسكناها والأصل فى ذلك قوله تعالى لينفق ذوسعة من سعته. (مرغنيانى، برمان الدين، الهدايه، دار المعرفة، بيروت، لبنان ـ ص 415)

''بیوی مسلمان ہویا کتابیہ اس کاہر قسم کا خرچہ خاوند پر واجب ہے جبکہ وہ (بیوی) اپنے آپ کو خاوند کے سپر دکر دے اور اس کے گھر میں منتقل ہو جائے اس خرچہ میں اس کی خوراک، لباس اور رہائش کے لئے مکان داخل ہے۔ اور اس تھم کی بنیاد اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے کہ وسعت والے کو اپنی وسعت کے مطابق خرچ کرناچا ہیے۔''



صحاح ستہ معروف کتب احادیث اور چاروں فقہاء کی امہات الکتب میں "باب الجمیز" کے عنوان سے کوئی باب قائم نہیں کیا، اگر کوئی شرعی حکم ہوتا تو کوئی وجہ نہ تھی کہ جہاں نکاح سے متعلق دیگر احکامات تفصیلاً بیان ہوئے وہاں جہیز کا بیان نہ ہوتا۔ لیکن جیسا کہ اسلام کادائرہ کاروسیع ہوجانے سے اور مسلمانوں کے مختلف ممالک میں پھیل جانے اور غیر مسلم اقوام کے ساتھ مل جل کررہنے کی وجہ سے بعض رسومات ان میں دانستہ یانادانستہ بیدا ہوگئ تھیں جن میں سے ایک جہیز ہے۔

## لڑکی کے والدین سے جہیز کا مطالبہ کرناکیسا؟

یہ بات ثابت شدہ ہے کہ سامانِ جہیز خاوندگی ذمہ داری ہے اور وہ جملہ ضروری گھریلواشاء کے مہیا کرنے کا پابند ہے۔ لمداخاوند یااس کے گھر والوں کو قطعاً حق حاصل نہیں کہ وہ اُس لڑکی یااس کے والدین سے جہیز کامطالبہ کریں یا نہیں مجبور کریں۔اسی قضیہ و مخصہ کے پیشِ نظر علامہ ابن حزم بیان کرتے ہیں:
و لا یَجُوزُدُ أَن تُجُبرُ الْبَرُأَةُ عَلَی أَن تَتَجَهَّ إلیهِ بشیء أصلًا لا صداقها الذی اُصدقها، ولا من غیرہ من سائر مالها، والصداق کله لها، تفعل فیه کله، ما شاءت، لا إذن للزوج فی ذلك ولا اعتراض دابن حزم، المحلی، ج 9، ص 507)

''عورت کواس بات پر مجبور کر ناجائز نہیں کہ وہ اپنے خاوند کے پاس سامان جہیز لائے۔ نہ ہی اس مہر کی رقم سے جو خاوند نے اسے دی ہے اسکا اپنامال مہر جو سارے کا سارااسکی ملکیت ہے اس میں وہ جو چاہے کرے خاوند کواس میں کسی قسم کاد خل دینے کا کوئی حق نہیں۔''

كتاب الفقه على مذابب الاربعه ميس ب:

''اگر کوئی آدمی ایک ہزار روپے مہر پر کسی عورت سے نکاح کرے اور عادت میہ ہو کہ اتنام ہرایک بڑے جہیز کے مقابلے میں ہوتا ہو مگر وہ عورت ایسانہ کرے (جہیز نہ لائے) تو خاوند کو اس بات کا حق نہیں کہ اس سے جہیز لانے کا مطالبہ کرے۔ اگر بیوی جہیز بھی لائے تواسکی مالک بیوی ہی ہوگی خاوند کا اس میں کوئی حق نہیں ہے۔ آدمی پر واجب ہے کہ وہ عورت کے لیے ایسی رہائش کی جگہ تیار کرے جو ضروریات زندگی پر مشتمل ہو۔'' (الجزیری، عبدالر حمٰن، کتاب الفقہ علی مذہب الاربعہ، علما کیڈی، شعبہ مطبوعات محکمہ او قاف پنجاب۔ ج4، ص 217)

#### جہیز دینادر جہ مباح میں ہے

یہ بات واضح ہو چکی کہ شادی پر لڑکی کے والدین کا جہیز دینا کوئی شرعی تھم نہیں ہے اور نہ ہی ہید لازمہ نکاح ہے اور نہ ہی ہید لازمہ نکاح ہے اور نہ ہی سنت ہے۔ جہیز کا سامان مہیا کرنے کا ذمہ دار خاوند ہے۔ لیکن آج ہمارے معاشرے میں کئی ایسی رسومات پائی جاتی ہیں جنکا شریعت اسلامی میں کوئی تصور نہیں پایا جاتا یعنی شریعت اسلامی میں نہ توان کا درس ملتاہے اور نہ ہی اسکی ممانعت ملتی ہے ایسے امور کو فقہ اسلامی کی روشنی میں مباح کہتے ہیں،ان میں سے ایک جہیز بھی ہے جو ہمارے معاشرے میں آگیاہے اور جو کی لڑچکا ہے۔ دین،عائلی اور ساجی مسائل کے متعلق جانے کے لیے ہم سے رابطہ کریں۔



#### خصوصی رپوری

تحریک منہاج القرآن ویمن لیگ کے زیراہتمام 25 جون 2025ء سے آل پاکستان''ٹریننگ آف ٹرینر ز'' کاآغاز کیا گیا۔ 25 جون کو جنوبی پنجاب، 28 جون کو سنٹرل پنجاب کی ذمہ داران کی ٹریننگ کی گئی۔ اسی طرح''ٹریننگ آف ٹرینر ز''کا یہ سلسلہ 16 اگست تک جاری رہے گا۔ 12 جولائی کو شال پنجاب بشمول اسلام آباد، 21 جولائی کو لاہور، 23 جولائی کو سندھ، 26 جولائی کو کشمیر، 30 جولائی کو ہزارہ، 16 اگست کو کراچی زون کی ٹریننگ کی جائے گی۔

25 جون کو جنوبی پنجاب زون کی راہ نمااس ٹریننگ ورکشاپ کا حصہ بنیں ، منہاج ویمن لیگ کی خوا تین رہنماؤں کو مصطفوی معاشر ہے کے قیام، تنظیم سازی اور جدید ذرائع ابلاغ کے موثر استعال پر عملی رہنمائی مہیا کی گئی۔ اس پہلی تربیق نشست کا مقصد خوا تین عہدیداران کو دعوت، تنظیم، تربیت، تحریک، مراکز علم کے قیام، مصطفوی معاشر ہے کے خواب اور سوشل میڈیا کے موثر استعال سے متعلق آگاہ کیا گیا۔ پروگرام کا آغاز تلاوتِ کلام پاک سے ہوا جس کی سعادت حافظ سحر عنبر مین نے حاصل کی، جبکہ عالیہ پروین نے نعت رسول مقبول طبّی کیا۔

تقریب سے نائب ناظم اعلی تنظیمات تحریک منهائ القرآن محمد رفیق بجم نے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ دنیا میں جینے بھی انقلابی کام ہوئے،ان کے پیچے کسی نہ کسی باہمت خاتون کا کر دار ہوتا ہے۔انہوں نے شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کی علمی و تحریکی خدمات پر روشنی ڈالتے ہوئے بتایا کہ وہ 21 برس کی عمر میں قرآن مجید کا مکمل مطالعہ کر چکے تھے اور گزشتہ نصف صدی سے مصطفوی معاشرہ کے قیام کے دائرہ کاراور کے لیے سر گرم عمل ہیں۔ناظم تربیت علامہ غلام مرتضیٰ علوی نے شرکاء کو مراکز علم کے دائرہ کاراور ذمہ داریوں سے آگاہ کیا، جبکہ ڈائر یکٹر سوشل میڈیا عبدالستار منہا جین نے سوشل میڈیا کے مثبت استعال اور ذمہ داریوں پر مفصل گفتگو کی۔انہوں نے بتایا کہ آج کادور سوشل میڈیا کا ہے جہاں ہر فرد درائے کا اظہار کر سکتا ہے،جو بھی ممکن نہ تھا۔انہوں نے بتایا کہ آج کادور سوشل میڈیا کا تعارف بھی پیش کیا دائے کا اظہار کر سکتا ہے،جو بھی ممکن نہ تھا۔انہوں نے "منہاج 265" ایپ کا تعارف بھی پیش کیا جس میں تحریک سے متعلق تمام ضروری موادد ستیاب ہے۔



ہیڈ کوآرڈ بنیشن کونسل منہاج ویمن لیگ لبٹی مشاق نے تربیق سیشن میں مراکز علم کے حوالے سے ورکنگ پلان اور ان کے اغراض و مقاصد بیان کیے اور شرکاء کو تاکید کی کہ وہ حاصل شدہ تربیت کو اپنے اپنے اضاع میں منتقل کریں، ممبر کوآرڈ بنیشن کونسل صائمہ نور نے تحریک کے نظریات، مقاصد، تجدید دین اور نیکی کی دعوت کے حوالے سے بریفنگ دیتے ہوئے کہا کہ منہاج القرآن دنیا بھر میں اسلام کا آفاقی پیغام عام کر رہی ہے اور اس کا پورا نظریہ قرآن و سنت سے ماخوذ ہے۔ تقریب میں تحریک منہاج القرآن کے نائب ناظمین اعلی محمد رفیق نجم، بریگیڈیئر (ر) عمر حیات، غلام مرتضیٰ تحریک منہاج القرآن کے نائب ناظمین اعلی محمد رفیق نجم، بریگیڈیئر (ر) عمر حیات، غلام مرتضیٰ

فریدی سمیت منهاج ویمن لیگ کی مرکزی عهد پیداران لبن<mark>ی مشاق، صائمه نور، حرادلبراعوان، حافظه</mark> سحر عنبرین، رابعه شفق، عائشه بتول، اقراء مبین اور جنوبی پنجاب <mark>کی ضلعی تنظیمات کی ذمه دار خواتین</mark> نے بھر پور شرکت کی۔



#### تربیت کی اہمیت

خواتین کی تربیت ایک پرامن اور خوشحال معاشر ہ کے لئے ناگزیر ہے۔ خواتین کو تعلیم کے ساتھ ساتھ اس قابل بنانا کہ وہ سوسائٹی کی تعمیر و ترقی میں اپنا کر دار اداکر سکیں نہایت اہم ہے۔ شخ الاسلام ڈاکٹر محمہ طاہر القادری خواتین کو سوسائٹی کا ایک فعال رکن دیکھنا چاہتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ منہائ القرآن میں جب خواتین کو سابی، معاشی اعتبار سے مضبوط بنانا ہوتا ہے، منہائ القرآن نے مر دوں کے شانہ بشانہ خواتین کو بطور داعیہ معام بھی دیا ہے۔ خواتین معاشر سے کاایک اہم اور بنیاد کی جزوہیں۔ وہ نہ صرف خاندان کی بنیاد ہوتی ہیں بلکہ قوم کی ترقی اور استحکام میں بھی کلیدی کر دار اداکرتی ہیں۔ خواتین کی تعلیم و تربیت کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا، کیونکہ بید دونوں عناصران کی شخصیت سنورتی ہے اور اسے معاشر سے میں ایک باو قار اور بااختیار مقام دلاتے ہیں۔ تربیت سے انسان کی شخصیت سنورتی ہے اور اسے معاشر سے کا ایک ذمہ دار فر دبنانے میں بنیاد کی کر دار اداکرتی ہے۔ خواتین کی لئے ہیہ تربیت اس لیے زیادہ اہم ہے کہ وہ خاندان کی معمار موتی ہیں۔ تربیت کی حامل اور اخلاقی طور پر مضبوط عورت نہ صرف اپنی ذات کے لیے بلکہ اپنے خاندان اور معاشر سے کے لیے بھی ایک مثالی کر دار اداکرتی ہے۔

## خاندانیاستحکام

خواتین کی تعلیم و تربیت خوشحال معاشرے کے ساتھ ساتھ ایک مضبوط خاندان کی بھی ضرورت ہے۔ایک ایسی عورت جو صبر ،ایماندار کی،احترام اور محبت جیسے اوصاف سے آراستہ ہو وہ اپنے بچوں اور خاندان کے دیگر افراد میں بھی ان خوبیوں کو پروان چڑھاتی ہے۔ وہ گھر <mark>کوامن اور سکون کا گہوارہ بنا</mark>تی ہے،جو معاشرے کی ترقی کی بنیاد ہے۔

## معاشرتی ہم آہنگی

تربیت خواتین کو معاشر تی اقدار کا احترام سکھاتی ہے، خدمت انسانیت سکھاتی ہے، ایسی خواتین جو دوسر ول کے حقوق کا خیال رکھتی ہیں، ہمدردی اور انصاف کا دامن تھامتی ہیں،معاشر ہے میں ہم آہنگی اور اتحاد کو فروغ دیتی ہیں۔ان کا کر دار معاشر تی تنازعات کو کم کرنے اور مثبت رویوں کوعام کرنے میں اہم ہوتا ہے۔

## نئی نسل کی تربیت

ماں بچوں کی پہلی معلم ہوتی ہے۔ایک اخلاقی طور پر پختہ عورت اپنے بچوں میں ایمانداری، محنت،
اور احترام جیسے اوصاف پیدا کرتی ہے۔اس طرح وہ نئی نسل کوایک بہتر معاشرے کی تشکیل کے لیے
تیار کرتی ہے۔ تعلیم کے ساتھ ہنر سکھنے کی ضرورت تعلیم خواتین کی ذہنی صلاحیتوں کواجا گر کرنے اور
انہیں خود مختار بنانے کا اہم ذریعہ ہے، لیکن محض کتابی علم کافی نہیں۔ہنر سکھنا خواتین کو معاشی اور
ساجی طور پر مضبوط بناتا ہے۔

#### معاشى خود مختارى

اسلام نے خواتین کی معاشی خود مخاری کا بھر پور خیال رکھاہے، انہیں وراثت میں حصہ کا حق دار کھر ایا ہے۔ اسلام کے اس معاشی تصور کے تحت منہاج القرآن ویمن لیگ نے وائس کا ادارہ قائم کیا تاکہ خواتین کو معاشی اعتبار سے پائوں پر کھڑا کیا جائے۔ سلائی، کڑھائی، کمپیوٹر کی مہارت، کھانا پکانے کی تربیت، یادیگر پیشہ ورانہ ہنر سکھ کر خواتین نہ صرف اپنے خاندان کی مالی ضروریات پوری کرسکتی ہیں بلکہ معاشر سے میں اپنامقام بھی مضبوط کرتی ہیں۔ مثال کے طور پر، ایک خاتون جو سلائی کا ہنر جانتی ہو، گھرسے کپڑوں کی سلائی کا کام شروع کرتے اپنے خاندان کے لیے اضافی آمدنی کاذر بعہ بن سکتی ہے۔

#### خوداعتاد یاور خودانحصاری

ہنر سکھنے سے خواتین میں خوداعتادی پیداہوتی ہے۔جب دہاپنی صلاحیتوں پر بھر وسہ کرتی ہیں اور اپنے ہاتھوں سے کچھ تخلیق کرتی ہیں، توان کاخود پر اعتاد بڑھتا ہے۔ یہ اعتاد انہیں زندگی کے مختلف شعبوں میں آگے بڑھنے کی ہمت دیتا ہے۔

## ساجی مقام اور عزت

آج کے تیزی سے بدلتے ہوئے دور میں تکنیکی اور پیشہ ورانہ ہنر سیکھنا نا گزیر ہے۔خواتین جو جدید ٹیکنالوجی، جیسے کہ گرافک ڈیزا کئنگ، ڈیجیٹل مار کیٹنگ، یا کوڈنگ سیکھتی ہیں، وہ ملکی اور بین الا قوامی سطح پر مواقع حاصل کرسکتی ہیں۔اخلاقی تربیت سیکھناعورت کو بلاختیار اور پراعتماد بناتاہے۔

منہاج القرآن ویمن لیگ خواتین کی تربیت کے مختلف شعبو<mark>ں میں اپنی خدمات انجام دے رہی</mark> ہے۔ دین کی تعلیم اور اس کا عملی اظہار خواتین کو ایک متوازن طرز حیات سے ہم آہنگ کرناہے۔ شیخ الاسلام نے ہمیشہ خواتین کو مردوں کے شانہ بشانہ سوسائٹی کافعال رکن بنانے کے لئے فکری اور عملی راہ نمائی مہیا کی ہے۔

سطور بالامیں ٹریننگ کا جوشیڈول دیا گیاہے یہ ایک انقلاب آفریں پروگرام ہے جس کے دوررس نتائج پیدا ہونگے۔ منہاج القرآن کی سپریم کونسل کے چیئر مین پروفیسر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے ٹریننگ پروگرام کو بے حد سر اہااور اسے ایک ناگزیر ضرورت قرار دیا۔ انہوں نے کہا کہ بامقصد زندگی گزارنے کے لئے تربیت کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔

a Sold and

خواتین میں بیداری شعور وآگہی کے لیے کوشاں

# ماہنامہ وخت ران اسلاً لاہور

کی سالانه خریداری حاصل کریں

نی شارہ: 60 روپے سالانہ خریداری: 700 روپے زرریق شخالاسلار ڈاکٹر محمل هران اوسٹی بیگم رفعت جبین قادری

ا پنے علاقے میں موجود پبلک لائبر ریر بز، کالجز، سکولز، عوامی مقامات، دوست احباب اورعلاقے کی موژ شخصیات کوسالانہ خریداری کی صورت میں تھنے بھجوا کیں

365 ايم مادل طاوك لا مور فون: 149 Ext: 149 Ext: 149 مادل طاوك لا مور فون: 149-140 الم

Whatsapp: 0305-4547289, 0300-8105740 www.minhaj.info, Email: sisters@minhaj.org











































# پروفیسرڈاکٹر کیٹین مجی الڈین فادی کی معرکہ آراء تصانیف



