

STEPHONE S

منهاج القرآك

نومبر 2024ء

حجیتِ حدیث وسنت کا اقرار عقیدهٔ رسالت کا اقرار ہے شخ الاسلام ذاکر مُرطام القاری کالمی وفکری خصوص خطاب

اجتماعی مقصدِ حیات، مصطفوی معاشرے کافتیام محبت وشي الهي كى علامات وكيفيات

ٔ سوش میڈیا پراخلا قیات کی پامالی اوراس کاسڈِباب

واکبر شون می گیالدُّن فادی که والدُّن فادی که والدُّن می الدُّن فادی که و الدُّن می الدُّن فادی که می منظم می دوره کراچی و خد سیم و خوا

# داكبرسيف في البين قادى كانتظسينى دوره كراجي



دَاكِبْرِ<sup>شِ</sup> ن مُحُيَّاللَّهِ نِ قَادِي كَالنَّطْ يمي دوره خسيبر بِحَسنتو نخوا









#### اكتاللام الوام عالم كاداع كثيرالك ميكزين



# حسن تزنتيب

اداريه: حكيم الامت؛ ييرعِثق ويقين چيف ايدير 5

القرآن: جميتِ حديث وسنت كالقرار عقيدة رسالت كالقرارب في الاسلام ذا كثر محمد طاهر القاوري

آپ کے فتہی مسائل مفتی عبدالقوم خان ہزاروی 18

محبت وعشقِ اللي كي علامات اوركيفيات شيخ حماد مصطفىٰ المدنى القادري 23

اجماعی مقصدِ حیات بمصطفوی معاشرے کا قیام داکٹرنعیم انورنعمانی 33

عائلى زندگى اورايتائے حقوق

تقليد فقهي : حقيقت ، نوعيت اور ضرورت مولاناليين اختر مصباحي 52

سوش ميڈيا پر اخلاقيات كى پامالى اوراس كاسترباب محمد اقبال چشتى 60

70 خصوصی رپورث گادرهٔ کراچی اور خیبر پختونخوا خصوصی رپورث

جلد: 38 / جماد کالال / نومبر **2024**ء شاره:11 / ۱۳۳۲ھ / نومبر **2024**ء

چيف ايڏيش نورالله صديقي

ایڈیٹر محربوسف

ایڈیٹوریل بورڈ

محرينق مجم، واستر محمر فاروق رانا،عين الحق بغدادى محمر ملال أبل هيدعلى عباس بنارى، فيصاحسيدن شهدى

#### مجلس مشاورت

خرم نواز گنڈ اپور،احدنوازا بھم، بی ایم ملک محمد جوا د حامد ،سرفراز احمان ،منطوسین قادری غلام مرتضٰی علوی،علی عمران ، داؤر حسین شب<sup>ن</sup>

#### قلمىمعاونين

منتی عبدالفتی و مناسبات میشفقت الله قادری و استرطا هر حمید شولی و واکنر محمد البیاس اعلی و استرمه میاز احمد سدیدی و اکثر محمد افضل قادری

ملک ہم کے تعلیمی اداروں اور لاہم بریریوں کیلے منظور شرہ ( www.facebook.com/minhajulquran email:mqmujallah@gmail.com (مجلّه آفس وسالا شاخر پداران) minhaj.membership@gmail.com (نظامت مجمرشپ/رفتاء) smdfa@minhaj.org

گرافکس عبدالسلام هگاسی قاضی محمود الاسلام کسپورٹرآبریٹر محداشفاق انجم خطاطی محد اکرم قادری

سالانہ <sub>|</sub> **700** خریداری | روپے قیت | **60** فی شارہ | روپے

مجلّہ منہاج القرآن میں آنے والے جملہ پرائیویٹ اشتہارخلوص نیت سے شائع کئے جاتے ہیں ادارہ کی کسی کاروبار میں شراکت ہے اور نہ ہی ادارہ فریقین کے درمیان کسی بھی قتم کے لین دین کاذ مہدار ہوگا۔

مرت ب<mark>رل اشترک</mark> مشرق وسطی جنوب شرقی ایشیاء، پورپ ،افریقه ،آسٹریلیا، کینیڈا ،مشرق بعید جنوبی امریکه وریاستهائے متحدہ امریکہ 30 امریکی ڈالرسالانہ

ا كاؤنٹ نمبر 02930103644000 ميز ان بينک شاليمار لنک روڈ لا ہور پاکستان

ترسيل زركايبة

ً ناشر بمحمد اشرف قا درى، مطح: منهاج القرآن پرنشرز 365 ايم مادُل ثاوَن لاهور Ext: 128 -140-140-111-140-140 قرآ



دنیائے رنگ و یُو میں مثلِ جان آپ ہیں ميرا سكونِ دل ميرا ايمان آپ بين اترا تھا جو برا سے مقدس رسول پر وہ چلتا پھرتا بولتا قرآن آپ ہیں دل میں بھی ہوئی ہے جو روز الست سے اُس برم ذکر نور کے مہمان آپ ہیں ہے تخت شاهی آپ کا سادہ سا بوریا لکین شاھان وقت کے سلطان آپ ہیں وه بندگان حرص بین مانگین جو مال و زر ميرا تو کل اثاثه و سامان آپ بين حق مانگنے سے پہلے ہی جوحق ادا کرے ہر مستحق کے درد کا درمان آپ ہیں لوگوں کی آرزوؤں کا مجھ کو بیت نہیں میری تو آرزوئے دل ارمان آپ ہیں جس چرهٔ حسیس میں عیاں عکس ذات ہو اس رب کائنات کی پیجان آب ہیں وه قاب قوسین او ادنیٰ کی قربتیں اس ساری داستاں کے رازدان آپ ہیں عرش معلی پر جنہیں جانے کا شرف ہے دونوں جہاں میں اولیں انسان آپ ہیں لا اقسم بهذا البلد كا اعزاز بمثل جن کو ملا وہ صاحب عرفان آپ ہیں اِن دو حقیقوں سے تو زندہ ہے بیہ نظام بہ کائنات جسم ہے اور جان آپ ہیں جس گلتاں میں آئے نہ ساح مجی خزاں أس گلتان ویں کے باغیان آپ ہیں

﴿احبان حسن ساح ﴾



وہی رازداں فنا کا، وہی رازداں بقا کا بیہ جہاں بھی ہے خدا کا، وہ جہاں بھی ہے خدا کا

وہی خالقِ جہاں ہے، وہی رازقِ جہاں ہے وہی بندگی کے لائق، وہی مستحق ثا کا

وبی نور خاک داں ہے، وبی نور آساں ہے وبی نور کہکشاں ہے، وبی نور ہے جرا کا

یہ ہے میرا جزو ایماں کہ نگاہ کبریا میں جو ہے رسے سکندر، وہی مرسبہ گدا کا

یہ ہے اعتراف، مولا کہ ہمیں خرنہیں ہے نہ خر ہے ابتدا کی، نہ پتا ہے انتہا کا

نہ اگر ہو تھم اس کا، نہ اگر رضا ہو اس کی نہ بلے شجر کا پتا، نہ کچلے نفس ہوا کا

جے چاہے وہ بنائے، جے چاہے وہ بگاڑے وہی شکر اہلِ ایمال، وہی صبر بے نوا کا

کہیں سر کشی خدا ہے، نہ ہمیں مٹادے افسر یمی وقت ہے دوا کا، یمی وقت ہے دعا کا

﴿افسر ماه بورى)

# الارب بيرِعشق القبي هيم الامت بيرِعشق ويبين

9 نومبر کو حکیم الامت کا ایوم پیدائش جوش و خروش اور عزت واحترام کے ساتھ منایا جاتا ہے۔
بلاشبہ حکیم الامت وہ عظیم شخصیت ہیں کہ جن کے فکر وفلسفہ نے برصغیر کے کروڑوں مسلمانوں کو سر
اٹھا کر جینے کی تحریک دی اور اُن کے افکار نے مسلمانوں کے دلوں میں الگ وطن کے حصول کی چنگاری
کو شعلہ بنایا۔ حکیم الامت قوتِ عمل، جُمد مسلسل اور اُمید کے شاعرِ باکمال ہیں۔انہوں نے مسلمانوں
کے بکھرے ہوئے خوابوں کو قوت اِرادی سے یکجا کیا۔ آپ نے ہمیشہ مایوس مسلمانوں کی ہمت
بندھائی،اُنہیں ان کا شاندار ماضی یاد کروایا اور میدانِ عمل میں پھر سے اتر نے اور عہدِ رفتہ کی شان و
شوکت حاصل کرنے پرآمادہ کیا۔

10 جنورى 1938ء كے دن قريبي احباب كى ايك نشست ميں حكيم الامت نے نہايت أميد افنراءاظہارِ خیال فرمایا کہ مجھے مسلمانوں کے مستقبل سے قطعاً ایوسی نہیں۔ ہمارا کوئی مسلہ ہے تو قیادت کاہے، ورنہ ہم میں ہر طرح کی استعداد موجود ہے۔ کیا حکمت اور صداقت سے بھرپوریہ الفاظ ہیں،ان میں ایک امید جاود ال ہے۔ '' ذرانم ہو تو یہ مٹی بڑی ذر خیز ہے ساقی''۔ ہم مسلمانوں کا یہ ایمان ہے کہ الله كى رحت سے بھى مايوس نہ ہوں،مايوسى كفرو گناہ ہے۔ جُمد مسلسل اور يَقين محكم زوال كو كمال ميں بدل دینے والے وصف ہیں۔ان شاءاللہ تعالی اسلام کے نام پر حاصل کیا جانے والا یہ ملک ایک روز صفِ اول کا ملک بنے گا اور تھیم الامت کے یہ کلمات حقیقت بن کر ہمارے سامنے آئیں گے۔جب پاکستان حاصل کرنے کی جدوجہد کا آغاز ہوا تو مسلمان زوال اور پستی کی انتہائی حدوں کو چھو رہے تھے۔وہ عزم اور تنظیم سے محروم تھے۔ قیادت اور فکر <mark>کا فقدان تھا۔ جب بیہ قوم اتحاد کی لڑی میں پروئی</mark> گئ تواللہ نے بیدار مغزاور کہنہ مشق قیادت بھی عطا کی اور آزادی کی نعمت بھی۔جب قومیں آزمائش کی چکی میں پستی ہیں توانہیں اتحاد و سیجہتی اور جُمد مسلسل کی کشتی کنارے لگاتی ہے۔ اتحاد و سیجہتی سے مراد باہمی عزت واحترام اور ایک دوسرے کے مرتبے کالحاظہ۔مقام ومرتبہ کے اس لحاظنے قوم کے تن مر ده میں جان ڈال دی تھی۔ا گر باتی پاکستان قائدَا <sup>عظم</sup> محمد علی جناحُ ُاور تحکیم الامت علامہ محمد ا<mark>قبالُ اُپنی</mark> شخصیت اور اپنے علمی مرتبہ کی نفی کر کے ایک دوسرے کے لیے ہر طرح کی قربانیاں دینے پر آمادہ نہ ہوتے اور قوم کے لیے مہر و وفا کا اور اخلاص کا پیکر نہ بنتے تو بر صغیر کے مسلمانوں کو متحرک اور فعال

قیادت میسر نہ آتی اور بر صغیر کے مسلمان گروہوں اور ٹولیوں میں بکھر کر اپنی توانائیاں ضائع کرتے رہتے اور ہر دن اُنہیں اُن کی منزل سے دور لے جاتا۔ آئے باتی پاکستان اور حکیم الامت کے مابین باہمی عزت واحترام کے جذبات محسوس کرتے ہیں۔

بانی پاکستان قائداعظم محمد علی جناح ؓ نے 8 د سمبر 1944ء کو تحکیم الامت علامہ محمد اقبال ؓ کے یوم پیدائش (یوم اقبال) پر ایک خوبصورت پیغام جاری کیا جو بڑے لوگ، بڑا دماغ اور بڑے ظرف کی تعریف پر پورااتر تاہے۔ بائی پاکستان نے فرمایا: " اگرچہ اقبال ہم میں موجود نہیں کیکن اُن کا غیر فانی كلام ہمارى راہ نمائى كے لئے باقى ہے جو ہمارے دلوں كو ہميشہ كرماتارہے گا،ان كى شاعرى جو حُسن بيان کے ساتھ مٹن کم بھی آئینہ دارہے ،اس عظیم شاعر کے دل ود ماغ میں پنہاں ان جذبات اور حیات افروز افکار کی عکاسی بھی کرتی ہے جس کا سرچشمہ اسلام کی سرمدی تعلیم ہے۔اقبال پیغیبرِ اسلام طنَّ عُلَیاتِهم کے سیچ اور مخلص پیروکار تھے، وہ اول وآخر مسلمان اور اسلام کے مفسر اور شارح تھے۔ اقبال محض ا یک فلنفی اور مبلغ نہیں تھے وہ حوصلہ ، عمل ،استقامت اور خود اعتادی کے پیکر بھی تھے اور سب سے بڑھ کرانہیںاللہ تعالی پر لاز وال ایمان وابقان تھااور وہ اسلام کی خدمت کے جذبہ سے سر شارتھے۔ان کی ذات ایک شاعر کے بلند مقاصد کے ساتھ ایک عملی انسان کی حقیقت پیندی کا حسین امتزاج تھی۔ الله تعالی پرایمان کے ساتھ سعی پہیم اور مسلسل جدوجہداُن کے پیغ<mark>ام کا جزولا ینفک تھااور اس لحاظ سے وہ</mark> صیح معنول میں اسلامیت کا خمونہ تھے۔ انہیں اسلام کے اصولوں سے ایک غیر فانی لگاؤ تھا، ان کے نزدیک زندگی میں کامیابی کاراز اپنی خودی کا شعور حاصل کرنا تھااور اس مقصد کی پنگیل کے لئے وہ اسلام کی تعلیمات پرنہ صرف یقین رکھتے تھے بلکہ اسے حقیقی شاہراہ عمل بھی گردانتے تھے۔انسانیت کے لئےان کا پیغام عمل اور خودی کا شعورہے"<mark>۔</mark>

اسی طرح حکیم الامت علامہ محمد اقبال پاکتان کا بے حد احترام کرتے ہے۔ اگرچہ آپ ہندوستان کے عظیم شاعر، فلاسفر اور مبلغ ہے،آپ کی شہرت گھر گھر اور شہر شہر میں پھیلی ہوئی تھی لیکن اس سب کے باوجود آپ بانی پاکستان قائد اعظم محمد علی جنات کے مداح ہے۔ وہ ہمہ وقت آپ کی راہ نمائی کرتے اور الگ وطن کے مشن کی کامیابی میں اپنے مشور وں سے بروقت نوازتے۔ایک موقع پر حکیم الامت کے دوست ڈاکٹر چکرورتی نے کہا کہ پنڈت نہروسے جب کھی آپ کاذکر ہوا تو انہوں نے کہا کہ پنڈت صاحب جب لاہورآئیں تو آپ سے ایک ملاقات ہو جائے۔ حکیم الامت نے فرمایا کہ مجھے اس پر کوئی اعتراض نہیں۔ پھر ایک دن پنڈت لاہور آئی لگائی میں کرسیاں لگائی حسب وعدہ ملاقات کا اہتمام کیا گیا۔ پنڈت نہرو کے لئے حکیم الامت کے کمرے میں کرسیاں لگائی حسب وعدہ ملاقات کا اہتمام کیا گیا۔ پنڈت نہرو کے لئے حکیم الامت کے کمرے میں کرسیاں لگائی

گئیں گروہ تعظیماً گرسیوں پر بیٹھنے کی بجائے فرش پر بچھے قالین پر ہی بیٹھ گئے۔اقبال اور پنڈت نہروکے در میان تحریک آزادی اور مسلمانوں کے مستقبل و دیگر آئینی اُمور پر مکالمہ ہوا۔ ملا قات کے اختتام پر اسی نشست میں پنڈت نہرو کے ساتھ آئے ہوئے میاں افتخار الدین نے حکیم الامت سے کہا کہ '' ڈاکٹر صاحب! آپ مسلمانوں کے لیڈر کیوں نہیں بن جاتے ؟ مسلمان مسٹر جناح سے زیادہ آپ کی عزت کرتے ہیں،اگر آپ مسلمانوں کی طرف سے کا نگریس سے گفت و شنید کریں تو نتیجہ بہتر نکلے گا'۔ حکیم الامت بھارتے اور نکیہ کاسہارالے کریہ ساری گفتگو فرمار ہے تھے مگر جب انہوں نے یہ سٰاتو غصے میں آگئے اور اُٹھ کر بیٹھ گئے اور میاں افتخار الدین کو ترت جواب دیا کہ '' اچھاتو یہ خیال ہے، آپ مجھے بہلا کر مسٹر جناح ہی مسٹر جناح کے مقابلے پر کھڑا کرنا چاہتے ہیں۔ میں آپ کو بتادینا چاہتا ہوں کہ مسٹر جناح ہی مسلمانوں کے اصل لیڈر ہیں، میں توان کا ایک معمولی سیاہی ہوں''۔

جب کسی کازسے وابستہ اہلِ علم و ہنر اور سوسائٹی نے مخلص افراد کے اندر اعلیٰ ظرفی، کشادہ دلی اور وسیع النظری نہیں ہوتی تو اس کی قیمت جماعت اور قومیں ادا کرتی ہیں۔ شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری دامت برکاتم العالیہ نے نہایت خوبصورت الفاظ میں حکیم الامت کو خراج شخسین پیش کیا اور اُن کے مردِ مومن کے فلفہ کو بیان فرمایا:

"مردمومن کاوہ تصور جو ہمیں حکیم الامت علامہ محمداقبال ؓ نے دیا ہے، اُسے کماحقہ ہو سیجھنے کے لئے اُس زوایہ ُ نگاہ کو دیکھنا ہو گا جسے انہول نے اختیار کیااور انتہائی بلیخ انداز میں قرآن مجید کی اصطلاح "لئے اُس زوایہ ' کی ترجمانی کرتے ہوئے اُسے" مرد جلیل" سے موسوم کیا ہے"۔

اگر ہم اس اَمرکی توجیہ کرناچاہیں کہ وہ تصور مردِ مومن جو اقبال ؓ نے پیش کیا، اُسے کوئی اور اس انداز سے کیوں نہیں پیش کر سکا تواس تجزیے کی تہہ میں تین بنیادی عوامل کار فرما نظر آئیں گے جسے فکر اقبال کے تین بنیادی عناصر سے تعبیر کر سکتے ہیں:

۔ اقبال نے اپنے تمام تر تصورات کی عمارت قرآن مجید سے اخذ کر دہ مفاہیم پر استوار کی ہے۔

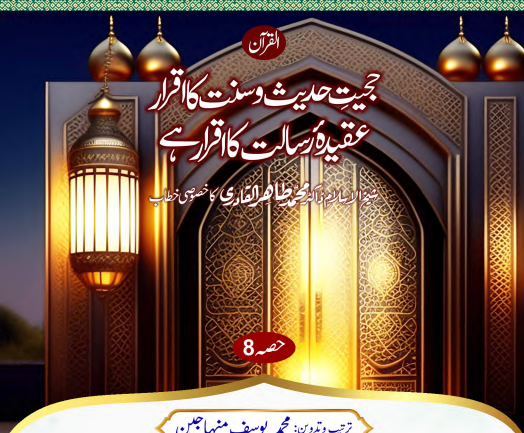
۲۔ اقبال نے اپنی فکر کی آبیاری ارشادات نبوی ملٹی کی کیا ہے۔

طے کیا۔ یعنی قرآن وسنت اور اہل اللہ کی عقیدت و محبت نے اقبال کے افکار و فلسفہ کو لا فانی بنادیا۔

کھلتے ہیں غلاموں پر اسر ارشہنشاہی

جب عشق سکھاتاہے آدابِ خود آگاہی

(چيف ايدير: ماهنامه منهاج القرآن)



#### رتيب وتدوين: محمر بوسف منهاجين

الله رب العزت کی توفیق اور اس کی مددونصرت سے اس زیرِ نظر تحریر میں قرآن وسنت کی روشنی میں یہ موضوع زیر بحث ہے کہ کیایہ عقیدہ رکھنا درست ہے کہ ہمارے لیے صرف قرآن کافی ہے، ہم صرف قرآن کو جمت مانتے ہیں اور سنت وحدیث نبوی کو جمت نہیں مانتے؟ جان لیں کہ ایسا سمجھنا اورایسا کہناصر یک کفرہے۔ایسے عقیدہ کا قرآن مجیداور دینِ اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔یہ دینِ اسلام کے خلاف ایک فکری بغاوت اور ایک ذہنی انحراف ہے۔ بدقتمتی سے اس بغاوت اور انحراف کو قرآن کاٹائٹل وردیا گیا کہ ہم تو صرف قرآن ہی کی ہر بات کو ججت تسلیم کرتے ہیں۔اس مو قف کے قائلین کا یہ قول خود قرآن مجید کی مخالفت ہے۔ قرآن مجید کی تقریباً ڈیڑھ سوآیات کریمہ میں سنت وحدیثِ نبوی کی جیت <mark>کو صراحتاً بیا</mark>ن کیا گیاہے۔ پس جمیتِ حدیث وسنت کاانکار ڈیڑھ سوآیاتِ کریمہ کی نفی ہے اوراس طرح بیہ نه صرف قرآن مجید بلکہ دین اسلام کا بھی انکارہے۔اس حوالے سے ہم متعدد آیات کا مطالعہ زیرِ نظر مضمون کے سابقہ حصول میں کر چکے ہیں۔اس عقیدہ پر مزید آیاتِ قرآنیہ ملاحظہ ہوں:

سنت کی جیت؛ دراصل عقیدہ رسالت کی جیت اور اس کے وجوب پر دلالت کررہی ہے۔ قرآن مجيد ميں الله رب العزت نے ارشاد فرمايا:

(خطاب نمبر:Ci-30)(14 وتمبر 2013ء)(مقام: كينيرًا)

ماہند منہاج القسرآن لاہور- نومبر 2024ء

يَّا يُّهَا النَّاسُ قَلُ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنْ رَّبِّكُمْ فَالْمِنُوْ الْحَيْرًا لَّكُمْ وَإِنْ تَكُفُّرُوا فَإِنَّ سَٰهِ مَا فِي السَّلُوتِ وَالْاَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيًّا حَكِيًّا۔ (النساء، ٣: ١٨٠)

" اے لوگو! بے شک تمہارے پاس میہ رسول (طلق آلم ) تمہارے رب کی طرف سے حق کے ساتھ تشریف لایا ہے، سو تم (ان پر) اپنی بہتری کے لیے ایمان لے آؤ اور اگر تم کفر (یعنی ان کی رسالت سے انکار) کرو گے تو (جان لو وہ تم سے بے نیاز ہے کیوں کہ) جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے یقینا (وہ سب) اللہ ہی کا ہے اور اللہ خوب جاننے والا بڑی حکمت والا ہے۔"

اس آیت میں ہارے پاس آنے اور خق کی بات کولانے کی نسبت آپ طرف کی گئے ہے کہ وہ ہمارے پاس اللہ کی طرف کی گئی ہے کہ وہ ہمارے پاس اللہ کی طرف سے حق کے ساتھ تشریف لائے۔ یہ بات کفار کے زعم، گمان اور

رسالت کے انکار پر بینی ان کے اعتقادی و فکری
تصورات کے رد کے ضمن میں ہے۔اس باب میں
کئی مقامات پر قرآن مجید نے ایسا کیا ہے کہ رسول
اکرم طلق الآئم پر ایمان لانے کو کافی قرار دیا ہے اور
ایمان باللہ کاذکر واضح طور پر اس کے ساتھ نہیں
کیا۔ گویا ایمان بالرسالت میں ہی ایمان باللہ کو
شامل تصور کر لیا گیا ہے۔ہر چند کہ بے شار مقامات
پر ایمان باللہ اور ایمان بالرسول اور اسی طرح
بر ایمان باللہ اور اطاعتِ رسول کاذکر اکھا آتا ہے
لیعنی ایمان بالرسول کو ایمان باللہ سے جدا نہیں کیا
گیا مگر قرآن مجید میں کئی مقامات ایسے آئے ہیں
گیا مگر قرآن مجید میں کئی مقامات ایسے آئے ہیں

قر آنِ مجيد ميں کئي مقامات پر

صرف ايمان بالرسول كاذكر

كيا گيااور ايمان بالرسول كا

ذكرايمان بالله قراريا تاب

جہاں کفار کے رد میں صرف ایمان بالرسول کو ذکر کیا گیا اور ایمان باللہ کا الگ سے ذکر نہیں کیا گیا اور ایمان بالرسول کے ذکر کوبی ایمان باللہ کے لیے بھی کافی سمجھ لیا گیا۔ مذکورہ آیت میں بھی اللہ تعالیٰ نے فالمِنُوا بِاللهِ وَدَسُولِ عَلَيْ نَهِمِينِ فَرِما یابلکہ صرف ایمان بالرسول کاذکر کیا ہے۔

قرآن مجید کی وہ آیات جہاں صرف ایمان بالرسول کا ذکر ہے اور ایمان باللہ کا ذکر نہیں ہے، ان آیات میں ایمان باللہ کے ذکر نہ کرنے کا مطلب (معاذ اللہ) یہ نہیں ہے کہ ایمان باللہ کی ضرورت اور حاجت نہیں۔ ایسا نہیں ہے بلکہ اللہ رب العزت نے کافروں کے زعم باطل اور فکر کورد کرنے کے حاجت نہیں۔ ایسا نہیں ہے بلکہ اللہ رب العزت نے کافروں کے زعم باطل اور فکر کورد کرنے کے

لیے یہ اسلوب اختیار کیا ہے۔ اس لیے کہ کفار و مشر کین بھی اللہ کی ہستی کا انکار نہیں کرتے تھے۔
ان کی کتب پڑھ لیں،ان میں با قاعدہ اللہ کے ذکر کے باب موجود ہیں کہ ''ایک اللہ ہے، وہی پیدا کرنے والا ہے، وہی مالک ہے،سب پچھاس کے قبضہ قدرت میں ہے،سب پچھاس کے علم میں ہے اور ہم نے اسی کی طرف جانا ہے۔'' توحید کے حوالے ہے اُن کے اور ہمارے عقیدہ میں فرق صرف بیہ کہ اُن کا تصویہ توحید قرآن مجید کے دیے ہوئے تصویہ توحید کے مطابق نہیں۔ وہ کئی خدا مانتے ہیں اور سب خداؤں کے اوپرایک سب سے بڑا خدا مانتے ہیں اور اسے رب الارباب کہتے تھے۔وہ مطلقاً اللہ کی ذات کا انکار نہیں کرتے تھے۔وہ مطلقاً اللہ کی ذات کا انکار نہیں کرتے تھے۔وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ربوبیت اور الوہیت میں دوسروں کو شریک مظہراتے تھے۔

اوراصل خرابی کی جڑیہی تھی۔ابیااس لیے تھاکہ انہوں نے تصورِ توحید حضور نبی اکرم ملٹی ایک سے قباکہ قبول نہیں کیا تھا بلکہ اللہ تعالی کی وحدانیت،ربوبیت اورالو ہیت کا تصور اپنے ذہنوں کے مطابق گھڑر کھا تھا۔ واسطہ رسالت سے اللہ تعالی کا علم اور اس کی معرفت نہ لینے کے سبب ان کے اندر بے شار خرابیاں، جہالتیں اور گر اہیاں داخل ہو گئی تھیں۔ گویا عقیدہ تو حید کو بھی اگر درست ہونا تھا تو واسطہ رسالت سے ہونا تھا اور اس علم کے واسطہ رسالت سے ہونا تھا جو رسول گرامی طبی ایک انسانیت کو فر اہم کیا۔ جب انھوں نے رسالت کا انسانیت کو فر اہم کیا۔ جب انھوں نے رسالت کا انسانیت کو فر اہم کیا۔ جب انھوں نے رسالت کا

جبر سول الله صلَّالَةُ عَلَيْهُمْ بِرا بَمان لے آتے ہیں توالیمان کے جتنے بھی ارکان ہیں وہ سارے ان کے اندر آجاتے ہیں

ذریعہ اور واسطہ نہیں مانا، قولِ رسول ملٹی آیکٹی کو جت نہیں مانا، رسول اللہ ملٹی آیکٹی کی تشریح و تعبیر کو جت نہیں مانا، رسول ملٹی آیکٹی کی دی ہوئی دعوت کو قبول نہیں کیا توصاف ظاہر ہے کہ وہ تبھی عقید ہ تو حید بھی صحیح حاصل نہیں کر سکتے تھے۔

قرآن مجیدی وه آیات جن میں صرف ایمان بالرسول کاذکرہے، ان آیات کا مقصود یہ ہے کہ اگروہ رسول طلق اللہ ملی اللہ ملی آئی ہے۔ رسول اللہ ملی آئی ہے ہوائی لانے کا مصلاب یہ ہے کہ عقیدہ توحید، آخرت، وحی، کتب اور ہر ایک عقیدہ کارخ اور تصور صحیح ہوجائے گا۔ اس لیے کہ مرکز و محور رسول اللہ ملی آئی ہے ہی ایک اسلاح نہیں کہ آپ ملی ہے کہ مرکز و محور رسول اللہ ملی آئی ہے ہی ایسا نہیں ہے، بلکہ یہ ایک مکمل پیکے ہے کہ جو بچھ رسول آپ ملی تیکے ہے کہ جو بچھ رسول

اکرم ملی آیتی سمجھارہے ہیں، عطا کررہے ہیں، بیان کررہے ہیں، ان تمام کواسی طرح مانا جائے۔رسول اللّه طلی آیتی پر ایمان لانے کا مطلب ہے کہ جو پچھانہوں نے انسانیت اور امت کودیا، اس سب کوحت مان لیا جائے اور ان کے ہر قول، فعل، دعوت، تعبیر اور تشریح کی جیت پر ایمان لایا جائے۔

## ا بمان بالرسول پررحت ِ الله یہ کے دو حصوں کاعطا ہونا

اللّدرب العزت نے ارشاد فرمایا:

يَاتَيُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَامِنُوا بِرَسُولِهِ يُوتِكُمُ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَّكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِي لَكُمُ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ للهُ اللهُ عَنْدُ (الحديد، ۵۵: ۲۸)

" اے ایمان والو! اللہ سے ڈرواور اُس کے رسولِ (مکر ملی ایکن کے آؤ، وہ حمہیں اپنی رحمت کے دو حصے عطا فرمائے گا اور تمہارے لیے نور پیدا فرما دے گا جس میں تم (دنیا اور آخرت میں) چلا کرو گے اور تمہاری مغفرت فرما دے گا، اور اللہ بہت بخشنے والا بہت رحم فرمانے والا ہے "۔

اس آیت میں ڈرنے کا اُشارہ اس طرف بھی ہے کہ یہ بات کہنے سے ڈرو کہ ہم رسول اللہ ملٹی اَلْہِم کی ہر بات کو نہیں مانتے۔ یعنی اللہ تعالیٰ سے ڈرو کہ تم کہتے ہو کہ ہم صرف اللہ تعالیٰ کی کتاب قرآن مجید کو مانتے ہیں لیکن رسول اللہ ملٹی کی آئی کم ہر بات کو جحت نہیں مانتے۔

اس آیت میں رسول الله طلخ الله علی پرایمان لانے کے اجر کو بھی بیان کردیا کہ رسول الله طلخ الله علی پرایمان لانے کے اجر کے طور پر وہ متہیں اپنی رحمت کے دو حصے عطا فرمائے گا۔سوال بیہ ہے کہ محض ایمان

بالرسول پررحت کے دوجھے عطافرمانے کا کیوں کہا گیا؟اس کا جواب بیہے کہ رحمت کا ایک حصہ رسول اللہ طاق آئیل کے دوسے اللہ طاق آئیل کی میں اللہ علی اللہ میں ہے،اس لیے رحمت کا دوسرا حصہ اللہ کو ماننے پر بطورِ اجر مل گیا۔ گویااشارہ بید دیا جارہاہے کہ فقط رسول اللہ طاق آئیل پر ایمان لانا، ایک حقیقت کوماننا نہیں بلکہ دونوں حقیقوں، لیمن اللہ تعالی کی توحیداور آقا چکے کی رسالت کوماننا ہے۔

جن آیات میں فقط ایمان بالرسول کا تھم ہے وہاں ایمان بالرسول کو ہی ایمان باللہ کی ضرورت کے لیے کافی بنادیا گیا۔ صرف رسول اللہ طرفی ایمان لانے کاذکر کرنے کا مطلب رسول اللہ طرفی آیا تیم کی اتباع کر ناہے اور رسول اللہ طرفی آیا تیم کے تھم، قول، فعل، تقریر، تعبیر، تشریح، تشریح اور تعلیمات کو ججت مانناہے۔ ایسی آیات کا پورا مضمون صرف اسی محور پر گھو متاہے۔

## قرآن مجید میں مذکوراوصافِ مصطفی طبی ایم مسے جیتِ حدیث وسنت پر دلیل

اللدرب العزت في ارشاد فرمايا:

ٱلَّذِيْنَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمُ فِي التَّوُلةِ وَالْإِنْجِيْلِ يَامُرُهُمُ بِالْبَعْرُوفِ وَيَنْهُهُمْ عَنِ الْمُنْكَىِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّلِتِ وَيُحَيِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمُ وَالْاَغْلَلَ الَّتِيْ كَانَتُ عَلَيْهِمُ - (الاعراف، ٤: ١٥٥)

" (یہ وہ لوگ ہیں) جو اس رسول (طریقی الم اللہ کی پیروی کرتے ہیں جو ای (لقب) بی ہیں (یعنی دنیا میں کسی شخص سے پڑھے بغیر منجانب اللہ لوگوں کو اخبارِ غیب اور معاش و معاد کے علوم و معارف بتاتے ہیں) جن (کے اوصاف و کمالات) کو وہ لوگ اپنے پاس تورات اور انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں، جو انہیں اچھی باتوں کا عظم دیتے ہیں اور بری باتوں سے منع فرماتے ہیں اور ان کے لیے پاکیزہ چیزوں کو حلال کرتے ہیں اور ان سے اُن کے بارِ گراں اور کرتے ہیں اور اُن سے اُن کے بارِ گراں اور طوقِ (قیود) - جو اُن پر (نافرمانیوں کے باعث مسلم) تھے - ساقط فرماتے (اور انہیں طوقِ (قیود) سے بہرہ یاب کرتے) ہیں۔"

سوال بیہ کہ حضور نبی اکرم ملی آیکٹی کی پیروی کے متعلق اللہ تعالیٰ کا بیہ فرمان صرف صحابہ کرام پی اور اس دور کے لوگوں کے لیے ہے؟ اگر ہم نے قرآن مجید کے اس دور کے لوگوں کے لیے تھایا ہمارے زمانے اور قیامت تک کے لیے ہے؟ اگر ہم نے قرآن مجید کے اس حصے کو صرف اسی زمانے کے لوگوں کے لیے محددو کر دیا تو پھر ہم قرآن مجید کے ہی (معاذ اللہ) منکر ہوگئے۔ پس معلوم ہوا کہ آپ ملی تی بیروی کا یہ تھم قیامت تک آنے والے ہر مومن و مسلمان کے لیے ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالی نے آقا ایک کے فضا کل اور آپ ملٹی آرائی کے اوصاف کا تذکرہ فرما یا ہے اور اُن امور اور ذمہ داریوں کا ذکر کیا ہے جو آپ ملٹی آرائی اوا کرتے ہیں۔ ان اوصاف کے تذکرہ کے ذریعے اللہ اللہ ملٹی آرائی کے رسول ہونے کی تشریح کررہا ہے۔ یہ امر ذہن نشین رہے کہ رسول اللہ ملٹی آرائی پر ایمان لانے کے معنی و مراد کا تعین ہم اپنے ذہمن سے نہیں کریں گے بلکہ اللہ رب العزت نے جو معنی سمجھایا، اس پر ایمان لائیں گے۔ اگر قرآن کو جحت ماننا ہے تو پھر جو تعریف قرآن نے دی، اس کو ماننا ہوگا۔ اس آیت میں اللہ تعالی نے اللّذِیْنَ یَتَبِعُوْنَ الرَّسُولُ کے ذیل میں حضور نبی اکرم ملٹی آرائی کے باخی اوصاف کا ذکر کیا۔ ان اوصاف سے بھی جیتِ حدیث وسنت صراحتا گابت ہور ہی اکرم ملٹی آرائی کے اس تناظر میں اوصاف مصطفی ملٹی آرائی کا مطالعہ کرتے ہیں:

(۱)امر بالمعروف

اس آیت میں پہلا وصف مصطفی طرفی آئی ہے بیان ہوا کہ یا مُردُمُمُ بالْمَعُرُوْفِ وہ رسول انھیں اچھی باتوں کا حکم دیتے ہیں۔ یہاں آقا ہی کے حکم دینے کواللہ تبارک و تعالی نے محدود نہیں کیا کہ وہ صرف قرآن مجید کی آیات کا حکم دیتے ہیں اور اس کے علاوہ جسے وہ اچھی بات سمجھیں، اس کا حکم نہیں دے سکتے۔ یہ قرآن مجید میں کہیں نہیں ہے۔ اگر اسی طرح ہوتا تو پھر اس آیت میں فاعل قرآن مجید کو یا لفظ اللہ کو بنایا جاتا۔ یہاں رسول اللہ طرفی آئی ہے کہ قرآن مجید میں یاقرآن مجید کے علاوہ رسول اللہ طرفی آئی ہے کہ قرآن مجید میں یاقرآن مجید کے علاوہ رسول اللہ طرفی آئی ہے کہ قرآن مجید میں یاقرآن مجید کے علاوہ رسول اللہ طرفی آئی ہے کہ قرآن مجید میں ماقرآن مجید کے علاوہ رسول اللہ طرفی آئی ہے کہ قرآن مجید میں ماقرآن مجید کے علاوہ رسول اللہ طرفی آئی ہے کہ قرآن مجید میں ماقی کو اداکرتے ہوئے یہ رسول طرفی آئی ہے اور بصیرت میں جو جو چیزیں اچھی ہیں، اپنی رسالتی ذمہ داریوں کو اداکرتے ہوئے یہ رسول طرفی آئی ہے اس میں سنت وحدیث بھی شامل ہوگئ۔

(٢) نهي عن المنكر

آپ ملٹی آلیا ہم کی دوسری خصلت اور ذمہ داری بیہ بتائی گئی کہ وَیَنْهِهُمْ عَنِ الْمُنْکَسِ کہ وہ بری باتوں سے منع فرماتے ہیں۔اب اس میں وہ منکرات بھی آگئے جن کاذکر قرآن مجید میں ہے اور وہ بھی آگئے ہیں جن کاذکر قرآن مجید میں نہیں آیا۔ یعنی وہ قرآن مجید کی آیات کی تشریخ کرتے ہوئے یا آسانی اور ربانی حکمت اور نبوی بصیرت کے تحت جس جس چیز کو برا سمجھتے ہیں،اس سے منع کرتے ہیں۔ پس اس میں بھی سنت وحدیث شامل ہوگئی۔

(٣) پاکيزه چيزول کو حلال کرنا

 کاعمل تھااور انہی طیبات کی حلت تھی جن کاذکر قرآن مجید میں آیاہے تواس کا فاعل اس پورے کلام میں قرآن مجید کو بنایاجاتا، اللہ تعالی اللّذِیْنَ یَتَّ عُوْنَ الرَّسُولَ النَّبِیُّ الْاُوِیِّ سے اس کلام کو شروع نہ فرمانا، اسے اتباعِ رسول نہ قرار دیاجاتا بلکہ اسے اطاعتِ اللّٰی کے حکم کے تحت بیان کیا جاتا اور مضمون اس طرح ہوتا کہ '' یہ قرآن تمہیں اچھائیوں کا حکم دیتاہے، یہ قرآن تمہیں برائیوں سے منع کرتاہے، یہ قرآن پاکیزہ چیزوں کو تمہارے لیے حلال کرتاہے، یہ ترآب ناپاک چیزوں کو حرام کرتی ہے۔''

اییا نہیں کہا گیا بلکہ ان تمام امور کی نسبت حضور ﷺ کی طرف کی گئی اور ان امور کے حوالے رسول اللہ طاق اللہ طاق اللہ اللہ ان تمام امور کی نسبت حضور ﷺ کی بات کے ماننے کو اتباعِ رسول قرار دیا گیا۔ پس ساری چیزیں خواہ قرآن مجید کے ذریعے آتا تھا گئے نے بیان کیں یا غیر از قرآن یعنی اپنی نبوی اور رسالتی حکمت و بصیرت اور علم کے تحت بیان کیں، وہ سب کچھ اتباعِ رسول کے تحت آگیا۔ لہذااس آیت میں صراحتا تجیتِ سنت و فرامین رسول بیان مور ہی ہے، اس لیے کہ ہرشے کی نسبت رسول طاق ایک طرف ہے۔

(۴)ناپاک چیزول کوحرام قرار دینا

آپ ملتی آیتم کی چوتھی خصلت کا ذکر یوں کیا کہ وَیُحیِّمُ عَکَیْهِمُ الْخَبَیْمِ ، وہ ان پر ناپاک چیزوں کو حرام کرتے ہیں۔ لاز می بات ہے کہ یہاں بھی اُن ناپاک چیزوں کے حرام ہونے کی بات نہیں ہورہی جنھیں قرآن مجیدنے حرام قرار دیاہے بلکہ واضح کر دیا کہ یہ رسول اللّٰہ ملتی آیتم بھی جس چیز کو حرام قرار دیا ہے ،اس لیے تم اس حوالے سے بھی ان کی اتباع کرو۔

(۵) بارِ گرال اور طوق سے آزادی

آپ اللّٰ اللّٰهِ کے بانچویں وصف کاذ کر کرتے ہوئے فرمایا:

وَيضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمُ وَالْاَغْلِلَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ-

"اوراُن سے اُن کے بارِ گراں اور طوقِ (قیود) - جواُن پر (نافرمانیوں کے باعث مسلّط) تھے - ساقط فرماتے (اور انہیں نعمتِ آزادی سے بہرہ یاب کرتے) ہیں۔"

صاف ظاہر ہے اللہ تعالی نے قرآن مجید کے ذریعے احکام میں جو آسانیاں پیداکیں، وہ بھی اس میں شامل ہے لیکن وہ امور جن کا قرآن مجید میں صرح حکم نہیں آیا تھا، آقا ﷺ نے اپنی سنت اور حدیث کے ذریعے ان میں آسانیاں پیدا کیں، ان زنجیروں کو توڑااور آزادیاں اور سہولیتں دیں، وہ بھی اس کے تحت ہیں۔ چو نکہ قرآن مجید بھی رسول اللہ طبی آئی جا کہ عطاوہ حدیث وسنت کی صورت میں جو بچھ دینااور سمجھاناہے وہ بھی رسول اللہ طبی آئی آئی عطاکر رہے ہیں۔ فرق بیے حدیث وسنت کی صورت میں جو بچھ دینااور سمجھاناہے وہ بھی رسول اللہ طبی آئی آئی عطاکر رہے ہیں۔ فرق بیے کہ جو بشکل قرآن حضور طبی آئی آئی ارشاد فرمارہے ہیں اور امت کو دے رہے ہیں، اس جھے کو و حی جلی

اور وحی متلو کہا جاتا ہے اور وہ حصہ جو<mark>ر سول اکر م ملٹی کیا ت</mark>م بطور <mark>سنت و حدیث</mark> عطا فرمار ہے ہیں ، اس کو وحی خفی اور وحی غیر متلو کہا ج**اتا ہے۔** 

مذکورہ پانچوں چیزوں می<mark>ں قرآن مجید نے نسبت</mark> حضور ﷺ کی طرف کی ہے اور اسے یَتَّبِعُوْ<mark>نَ</mark> الدَّسُوْلَ کے تحت بیان کیاہے۔

آپ طلی کیا ہے ان پانچ اوصاف کاذ کر کرنے کے بعد اللہ تعالی ارشاد فرماتاہے کہ

فَالَّذِيْنَ المَنُوا بِهِ وَعَزَّرُونَا وَنَصَرُونًا وَاتَّبَعُوا النُّوْرَ الَّذِيِّ أُنْزِلَ مَعَةَ أُولَيِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ- (الاعراف، ٤: ١٥٧)

" پس جو لوگ اس (بر گزیدہ رسول طبی ایک ان لائیں گے اور ان کی تعظیم و توقیر کریں گے اور ان نور (قرآن) کی توقیر کریں گے اور اس نور (قرآن) کی یروی کریں گے اور اس نور (قرآن) کی یروی کریں گے جو ان کے ساتھ اتارا گیا ہے، وہی لوگ ہی فلاح پانے والے ہیں"۔ یعنی جو ان تمام شانوں کے ساتھ اس رسول پر ایمان لائے، رسول طبی آئی آئی کے ہر قول، فعل، عمل، سنت، حدیث، ارشاد اور تعلیم کو جت مطلقہ مانتے ہوئے ایمان لائے، رسول کے ہر امر بالمعروف، نہی عن المنکر، حلت طبیبات اور تحریم النجائث پر ایمان لائے اور آپ طبی آئی ہے جو آزادیاں اور سہولتیں دیں، کئی پابندیاں ختم کیں، الغرض آپ طبی ایک ایک تو ہوئی ساتھ ان پر ایمان لائے، اس میں پند نہیں ہے کہ جو چاہے مان لیا اور جو چاہے چھوڑ دیا، ایسا نہیں ہے۔ پس جواس ان پر ایمان لائے، اس میں پند نہیں ہے کہ جو چاہے مان لیا اور جو چاہے چھوڑ دیا، ایسا نہیں ہے۔ پس جواس رسول پر اس مکمل کیج کے ساتھ ایمان لایا قرآیت کے آخر میں مذکور فلاح کی خوشنجری نصیب ہوگ۔

معلوم ہوا کہ آپ طرفی آیا ہم کی حدیث و سنت کو جمت ماننا، دراصل ایمان بالرسالت ہے۔ ایمان بالرسول ہو،ی نہیں سکتاجب تک رسول اکرم طرفی آیا ہم کی سنت اور حدیث کواصلاً جمت، واجب، لازم اور اصل دین نہ ماناجائے اور اسی طرح جمت نہ ماناجائے جیسے قرآن مجید کومانتے ہیں۔ پہلے جمت مانناہے اور پھر آگے درجے میں تفاوت ہے کہ قرآن مجید کا درجہ پہلا ہے اور پھر حدیث کا درجہ اس کے بعد ہے، مگر اصلی جمیت میں دونوں برابر ہیں۔

## اطاعتِ رسول التي الله ميں اطاعتِ اللي تھی شامل ہے

جس طرح اصلِ جمیت میں قرآن مجید اور احادیثِ مبار کہ برابر ہیں، اس طرح اطاعت میں بھی دونوں کادرجہ ایک ہے، اس لیے کہ اللّٰدرب العزت نے اسے ہر جگہ ایک مرتبہ دیاہے۔قرآن مجید میں اللّٰہ تعالٰی کی اطاعت اور اللّٰہ تعالٰی کے رسول کی اطاعت کرنے کے حوالے سے ارشاد فرمایا:

يَاكَيُهَا الَّذِينَ امَنُوْا اَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ

" اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو اور رسول (ملی اللہ) کی اطاعت کرو۔" (النساء، م: ۵۹)

قرآن مجید میں 38 مقامات پر لفظِ اطاعت کے ساتھ خواہ صیغہ کوئی بھی ہو، اللہ تعالیٰ اور اُس کے رسول ملٹی آئیل کی رسول ملٹی آئیل کی اطاعت کا ذکر آیا ہے۔ ان 38 آیات میں سے 20 آیات ایسی ہیں جن میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور اللہ تعالیٰ کے رسول اللہ ملٹی آئیل کی اطاعت و ونوں کا ذکر اکٹھا آیا ہے اور 18 آیات ایسی ہیں جن میں رسول اللہ ملٹی آئیل کی اطاعت کا ذکر ہے۔ ان آیات میں رسول اللہ ملٹی آئیل کی اطاعت کا ذکر صراحتاً یا لفظاً نہیں آیا جبکہ اس کے برعکس قرآن مجید میں ایک آیت میں ایسی نہیں جس میں صراحتاً صرف اطاعت اللی کا حکم اور ذکر ہو۔ اس موازنہ سے معلوم ہوا کہ تمام محمد میں ایک آیت کی انہوں اللہ ملٹی آئیل کی اطاعت کا حکم موجود ہے۔



صرف قرآن مجید ہی کو ججت ماننے والوں نے کیا کبھی قرآن مجید کے اس اسلوب کی طرف مجھی توجہ کی ہے کہ قرآن مجید ہمیں جحت کے حوالے سے کیا سمجھاتا ہے اور اس ضمن میں اس کی

تعلیم کیاہے؟ یہ بھی ہو سکتا تھا کہ ای<mark>ک دو آیات ہی ایسی آجا تیں جن می</mark>ں فقط اسی طرح اطاعتِ الهی کا تھم دے دیا جاتا جس طرح 1<mark>8 آیات میں فقط اطاعتِ رسول کا تھم دیا گیا ہے۔ الله رب</mark> العزت نے بیہ طریقہ نہیں اپنایا اور قطعی طور پر بیہ دروازہ اس لیے بند کر دیا کہ وہ ذات ع<mark>الم</mark> الغیب ہے، جانتی ہے کہ ایک زمانہ ایسا آئے گا ج<mark>ب ا</mark>و گوں کے اذہان اور افکار میں بیہ فتنہ پیدا ہ<mark>و گا</mark> اور دین گریز لوگ اگرچہ کلمہ پڑھنے والے ہوں گے اور ظاہر ی طور پر میری اطاعت کا انکار نہیں کریں گے مگران کاسارا فتنہ اطاعتِ رسول کی جمیت پر مبنی ہو گااور وہ رسول کی اطاعت اور اُن کی سنت و حدیث کے حجت ہونے کو ٹھکرائیں گے۔ وہ کہیں گے اللہ تعالٰی کی اطاعت کا فی ہے اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت کا مطلب ہے کہ قرآن کا حجت ہو نا کافی ہے اور وہ آپ ملٹی آیٹم کے ہر فرمان اور ہر قول کے حجت ہونے کا انکار کریں گے۔ للذا اگر ایک آیت بھی ایسی وارد ہو جاتی جس <mark>میں</mark> صرف اطاعتِ الهی کا تھم ہوتا اور اس میں ظاہر اً ولفظاً اطاعتِ رسول ک<mark>اذ کر نہ ہوتا تو یہ لوگ اسی</mark> ایک آیت کو بطورِ دلیل بیان کرتے اور باقی 37 آیات کو بھول جاتے۔وہ ایک ہی آیت کو لیتے اور ان کے اعتراض کے لیے یہی کافی ہوتا کہ وہ کہتے کہ '' دیکھیں یہاں قرآن نے فقط اطاعتِ الهی کا تحکم دیا ہے اور اطاعتِ رسول کا ذکر نہیں کیا، للذ اہم اس آیت پر عمل کرتے ہیں۔'' الله تعالی نے اس اسلوب سے واضح فر مادیا کہ تم جو عمل کرنے کا ارادہ رکھتے ہو، میں اسے تمکمل ہی نہیں ہونے دوں گا۔اطاعتِ رسول کے حوالے سے بیہ تھکم بالکل اسی طرح ہے جیسے اگر ا یمان بالرسول کا ملاً ہو گیا توا بمان باللہ اس کے اندر آ گیا۔اس لیے کہ اللہ تعالیٰ پر ایمان لائے بغیر ر سول کور سول مانا ہی نہیں جاسکتا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ مبعوث نہ کرے تور سول کوئی از خود نہیں بن سکتا۔اگراطاعتِ رسول کو حجت مان لیااور رسول کی اطاعت کر لی تواس میں از خود اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہو گئی، چو نکہ رسول کی اطاعت اللہ تعالٰی کی اطاعت کو شامل ہے۔ رسول کی اطاعت اللہ تعالیٰ کے اذن سے ہی ہو رہی ہے، اسے منصبِ رسالت پر فائز کرنے والا بھی اللہ تعالیٰ ہے اور <mark>اس کی اطاعت</mark> کا حکم دینے والا بھی اللہ ہے۔ پس جب رسول ملٹی آپٹیم کی اطاعت ہو گی توبیہ اطاعتِ <mark>الهی کو بھی شامل ہو گئی۔ مگر خالی اطاعتِ الهی ، اطاعتِ رسول ملٹی آیا ہ</mark>ے کو شامل نہیں ہوتی ، اس میں ر سول ملٹی آریم کی اطاعت کے ججت ہونے کے انکار کاراستہ نکل سکتا تھا، پس اللہ تعالیٰ نے اس فتنے کادروازه بند کردیا۔

(جاری ہے)



## سوال: کیادوزخ تبھی فناہو گیاور دوز خیوں کی سزا تبھی ختم ہو گی؟

جواب: عقید ہ اہل سنت کے مطابق جہنم تبھی فنا نہیں ہوگی، صرف تو حید پرست گناہ گار لوگ اپنی سزاپوری ہونے کے بعد حکم اللی سے جنت میں داخل ہوں گے جبکہ کفار ومشر کین اور ملحدین ہمیشہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے اور وہ تبھی اس سے نکل نہیں پائیں گے۔اس حوالے سے بہت سی آیات ہیں جواس پر دلالت کرتی ہیں کہ ان کا ٹھکانہ ہمیشہ کے لیے جہنم ہی ہوگا، چند آیات ملاحظہ ہوں۔ار شادِ باری تعالی ہے:

اِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَظَلَمُوْا لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِى لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَى يُقَادِ اِلَّا طَرِيْقَ جَهَنَّمَ لَحلِدِيْنَ فِيْهَ آبَدًا وَكَانَ ذٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرًا ۔ (النساء، ٣: ١٦٩،١٦٨)

" بے شک جنہوں نے (اللہ کی گواہی کو نہ مان کر) کفر کیا اور (رسول کی شان کو نہ مان کر) ظلم کیا، اللہ ہر گز (ایبا) نہیں کہ انہیں بخش دے اور نہ (ایبا ہے کہ آخرت میں) انہیں کوئی راستہ دکھائے۔ سوائے جہنم کے راستے کے جس میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے، اور یہ کام اللہ پر آسان ہے۔"

اس آیت مبار کہ میں بڑی صراحت کے ساتھ بیان کیا گیاہے کہ کفار کی بخشش نہیں ہے اور وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے۔دوسرے مقام پر فرمایا: اِنَّ اللهَ لَعَنَ الْكُفِيِيْنَ وَاعَدَّ لَهُمْ سَعِيْرًا للَّهِيْنَ فِيْهَا آبَدًا لَا يَجِدُونَ وَلِيَّاوً لَا نَصِيْرًا للْاَرْاب،٣٣٠: ٢٥،٦٨)

'' بے شک اللہ نے کافروں پر لعنت فرمائی ہے اور اُن کے لئے (دوزخ کی) بھڑ کتی آگ تیار کر رکھی ہے۔ جِس میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہنے والے ہیں۔نہ وہ کوئی حمایتی یائیں گے اور نہ مددگار۔''

مذکورہ آیت مبار کہ میں بھی یہی بیان ہے کہ کفار جہنم سے نکل نہیں پائیں گے اور وہ ہمیشہ عذاب میں مبتلار ہیں گے۔اگلی آیت مبار کہ بھی کفار کے ابدی طور پر جہنم میں رہنے پر دلالت ہے:

قُلْ إِنِّ لَنْ يُجِيْنِنُ مِنَ اللهِ اَحَكُّ وَّلَنْ اَجِدَ مِنْ دُوْنِهِ مُلْتَحَدًا - إِلَّا بَلْغًا مِّنَ اللهِ وَرِلْلَتِهِ وَمَنْ يَّعْصِ اللهَ وَرَسُولَكَ فَإِنَّ لَهُ نَارَجَهَنَّمَ لَحْلِدِيْنَ فِيهُا آبَدًا - (الجن، ۲۲: ۲۳،۲۲)

"" آپ فرما دیں کہ نہ مجھے ہر گر کوئی اللہ کے (آمر کے خلاف) عذاب سے پناہ دے سکتا ہے اور نہ ہی میں قطعاً اُس کے سوا کوئی جائے پناہ پاتا ہوں۔ مگر اللہ کی جانب سے آحکامات اور اُس کے پیغامات کا پہنچانا (میری ذِمه داری ہے)، اور جو کوئی اللہ اور اُس کے رسول (مالی اِنْ اِنْ اِنْ اِنْ اَلْ اَلْ اَور اُس کے لیے دوزخ کی آگ ہے جس میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔"

ان آیات مبارکہ سے بہی ثابت ہے کہ کفارکے لیے کسی صورت بھی جہنم سے چھوٹ نہیں ہے بلکہ ان کے لیے ابدی ٹھکانہ جہنم ہی ہے کیونکہ بعد از قیامت موت کو ذرج کر دیا جائے گا،اس لیے جنت و جہنم میں حیات، حیاتِ ابدی ہوگی جیسا کہ حضرت ابوسعید خدری رہے بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّٰہ ملی ہی آئی ہے فرمایا: قیامت کے دن موت کو سرمی مینڈھے کی شکل میں لایا جائے گا، (ابو کریب نے اضافہ کیا)اس کو جنت اور دوز خ کے در میان کھڑا کیا جائے گا، (اس کے بعدر او یوں کا اتفاق ہے) پھر کہا جائے گا:

يَا أَهُلَ الْجَنَّةِ هَلُ تَعْرِفُونَ هَذَا؟ فَيَشُرَئِبُونَ وَيَنْظُرُونَ وَيَقُولُونَ: نَعَمُ، هَذَا الْبَوْتُ، قال: وَيُقُالُ: يَا أَهُلَ النَّادِ هَلُ تَعْرِفُونَ هَذَا؟ قَالَ فَيَشْرَئِبُونَ وَيَنْظُرُونَ وَيَقُولُونَ: نَعَمُ، هَذَا الْبَوْتُ، قَالَ وَيُقَالُ: يَا أَهُلَ النَّادِ مُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، وَيَا أَهُلَ النَّادِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ قَالَ: فَيُؤْمَرُ بِهِ فَيُذَبِحُ، قَالَ: ثُمَّ يُقَالُ: يَا أَهُلَ الْجَنَّةِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ، وَيَا أَهُلَ النَّادِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ قَالَ: ثُمَّ وَيُعْمُ لَا يُؤْمِنُونَ } ثُمَّ قَنَا رَسُولُ اللهِ طَنِّ يَكِيدِ فِإِلَى.

''اے اہل جنتَ کیاً تم اس کو پہچانتے ہو؟ وہ گردن اٹھا کرا<mark>ہے دیکھیں گے اور کہیں گے : ہاں بیہ</mark> موت ہے۔ کہا جائے گااے اہل دوزخ! کیا تم اس کو پہچانتے ہو؟ وہ گرد<mark>ن اٹھا کراہے دیکھیں گے اور</mark> کہیں گے: ہال یہ موت ہے۔ پھراس کو ذرئے کرنے کا حکم ہوگا اور اس کو ذرئے کر دیاجائے گا۔ پھر کہاجائے گاکہ اے اہل جنت! اب دوام ہے اور موت نہیں ہے اور اے اہل دوزخ! اب بیشگی ہے اور موت نہیں ہے۔ اور اے اہل دوزخ! اب بیشگی ہے اور موت نہیں ہے۔ پھر رسول اللہ طرفی آیاتی اس آیت کی تلاوت کی (ترجمہ:) 'اور آپ انہیں حسرت (و ندامت) کے دن سے ڈرائیے جب (ہر) بات کا فیصلہ کر دیا جائے گا، مگر وہ غفلت (کی حالت) میں پڑے ہیں اور ایمان لاتے ہی نہیں۔ ' اور آپ نے اپنے ہتے مبارک سے دنیا کی طرف اشارہ کیا۔ '(ابخاری، الصحیح، کتاب التفسیر، باب (وائندر هم یوم الحسرة)، ہم: ۱۲۵۱،الرقم: ۲۳۵۳) اس حدیث مبارک سے بھی یہ بات ثابت ہے کہ جنت ودوزخ کو فنانہیں ہے، یہ رہیں گی۔اس کا مطلب ہے کہ جب یہ دونوں دائی ہیں توان میں رہنے والے بھی دائی طور پران میں رہیں گے، لہذا دوزخ کا فنانہ ہونااس بات کی دلیل ہے کہ اس میں کوئی نہ کوئی موجود بھی رہے گایعنی کفار ہمیشہ دوزخ میں رہیں گے۔ یہی عقیدہ اہل سنت ہے جیسا کہ اہل السنہ کی کتب میں لکھاہے:

وَالْجَنَّةُ وَالنَّارُ خُلِقَتَالِلْبَقَاءِ لَالِلْفَنَاءِ.

'' جنت اور دوزخ کی تخلیق باقی رہنے کے لیے کی گئی ہے،ان کے لیے فنا نہیں ہے۔'' (طحاوی، شرح العقید قالطحاویة، ا: ۴۸۰)

منصور طبری فرماتے ہیں:

وَالْجَنَّةُ حَقَّ وَالنَّارُ حَقَّ وَهُمَا مَخْلُوقَتَانِ مَوْجُودتَانِ بَاقِيَّتَانِ لَا يَفْنَيَانِ أَبَدًا.

''اور جنت حق ہے اور دوخ حق ہے اور وہ دونوں پیدا کی ہوئی ہیں وہ دونوں موجود ہیں۔ (جنت اور دوخ) دونوں باقی ہیں۔ دونوں تبھی فنا نہیں ہوں گی۔'' (ابن منصور ، شرح اُصول اعتقاد اُھل السنة والجماعة ،ا: ۱۹۷)

ان عبارات کے مطابق دوزخ بھی ابدی ہے اور اس کے فناہونے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔
اس موقع پر اس امر کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ کہا جاتا ہے کہ احادیث مبارکہ کے مطابق قیامت کے دن کے کافی طویل عرصہ کے بعد اللہ تعالیٰ کی رحمت اُسکے غضب پر غالب آ جائے گی اور اہل دوزخ اپنی سزاکی مدت پوری ہونے کے بعد بالآخر دوزخ سے نکال لیے جائیں گے اور دوزخ بھی اواللہ تعالیٰ کی مخلوق ہیں، کیاان کے لئے دی جائے گی۔اگر دوزخ مستقل ٹھکانہ ہے تواہل دوزخ بھی تواللہ تعالیٰ کی مخلوق ہیں، کیاان کے لئے بند ہو جائے گا یابند ہی رہے گا؟

یادر کھیں کہ احادیثِ مبار کہ میں اللہ تعالیٰ کی رحت کا اس کے غضب پر غالب آنے کا ذکر موجود ہے۔اللہ تعالیٰ کی رحمت کے غلبہ کے حوالے سے آپ طلع ایکٹی نے ارشاد فرمایا: لَمَّا خَلَقَ اللهُ الْخَلُقَ كَتَبَ فِي كِتَابِهِ وَهُوَيَكُتُبُ عَلَى نَفُسِهِ وَهُوَ وَضُعٌ عِنْدَهُ عَلَى الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي تَغْلِبُ غَضَبِي.

'' جب اللہ تعالی نے مخلوق کو پیدا کیا تواس نے اپنی کتاب میں کھااور وہ اپنی ذات کے متعلق کھتا ہے جو اُس کے پاس عرش پرر کھی ہوئی ہے کہ میرے غضب پر میری رحت غالب ہے۔'' (مسلم، الصحیح، کتاب التوبة، باب فی سعة رحمة اللہ تعالی و اُنفاسبقت غضبه، ۴: ۷-۲۱، الرقم: ۲۷۵۱) اس طرح کی احادیث سے کفار کو جہنم سے نکالنے کا کوئی جواز نہیں ملتا۔ ویسے بھی آیاتِ مقد سه میں بڑی صراحت کے ساتھ حکم اللی موجود ہے کہ کفار کا دائمی ٹھکانا جہنم ہی ہے اور ان کے لیے میں بڑی صراحت کے ساتھ حکم اللی موجود ہے کہ کفار کا دائمی ٹھکانا جہنم ہی ہے اور ان کے لیے چھٹکارے کی کوئی شبیل نہیں ہے۔ جب انہوں نے اللہ کے احکام کو ٹھکرا دیا ہے تواللہ تعالی نے بھی آخرت میں اپنی رحمت کے در وازے ان پر بند کر دیئے ہیں۔ اس میں بھی کوئی شک نہیں ہے کہ اللہ تعالی کے خضب پراس کی رحمت غالب ہے، اسی لیے تو وہ شرک کرنے اور نافر مانیاں اور گناہ کرنے کے بوجود بھی انسان کو زندگی کی ہر سہولت مہیا کرتا ہے، ورنہ بڑے بڑے جرائم پیشہ اسی وقت اللہ کی پکڑ

ہے کہ منکرالی بھی اس کی نعمتوں سے فائد ہاٹھاتے ہیں۔
مذکورہ بالا تصریحات سے معلوم ہوا کہ کفار کے لیے جہنم میں ہمیشگی ہوگی، ان کے لیے کسی صورت بھی جہنم سے چھٹکارا نہیں ہوگا، وہ ہمیشہ ہمیشہ جہنم میں ہی رہیں گے، ان کے لیے جہنم سے نکل کر جنت میں جانے کا کوئی راستہ نہیں ہے۔ صرف اہل ایمان گنا ہگار ہی اپنی سزا پوری ہونے کے بعد جہنم سے جنت میں جائیں گے جبکہ کفار کا مستقل ٹھکانہ جہنم ہی ہوگا، وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے کیونکہ آیاتِ مبارکہ میں اللہ تعالی نے عذاب دینے کی کوئی قید نہیں لگائی اور نہ ہی 'آبدًا'کی کوئی حدیمان کی ہے۔

میں آ جائیں اور انہیں مزید مہلت ہی نہ ملے۔ یہ صرف اور صرف الله تعالی کی رحت کے غلبہ کاہی متیجہ

#### سوال: نماز میں کیسوئی حاصل کرنے کاطریقہ کیاہے؟

جواب: نماز میں داخل ہوتے ہی نمازی کے دل ودماغ میں ایسے وسوسے اور خیالات آنے لگتے ہیں کہ نماز میں یکسوئی نصیب نہیں ہوتی۔امام غزالیؓ نے نماز میں شیطانی خیالات، وسوسوں سے بیچے اور خشوع و خضوع بر قرار رکھنے کے لیے درج ذیل تدابیر بیان فرمائی ہیں:

ا۔ انسان جباذان کی آواز سنے تو دل میں تصور کرے کہ مجھے میرے خالق ومال<mark>ک اور غفور و</mark> رحیم کی بارگاہ سے حاضر ی کا بلاوا آیا ہے۔اب میں ہر کام پر اس حاضری کو ترجیح دیتا ہوں ل**لذا جس کام** میں بھی مشغول ہو،اسے چھوڑ کر نماز کی تیاری کرے۔ار شادِ باری تعالی ہے: رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَّلَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْمِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَايْتَآءِ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيْهِ الْقُلُوبُ وَالْاَبْصَارُ ـ (النور،٢٣: ٣٧)

" (الله کے اس نور کے حامل) وہی مردانِ (خدا) ہیں جنہیں تجارت اور خرید و فروخت نہ الله کی یاد سے غافل کرتی ہے اور نہ نماز قائم کرنے سے اور نہ زگوۃ ادا کرنے سے (بلکہ دنیوی فرائض کی ادائیگی کے دوران بھی) وہ (ہمہ وقت) اس دن سے ڈرتے رہے ہیں جس میں (خوف کے باعث) دل اور آئکھیں (سب) الٹ پلٹ ہو جائیں گی۔"

الم نماز میں کیسوئی حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ مؤذن کی صدا سننے کے بعد نمازی کا دل بار باراپنے مالک کی حاضری کی طرف متوجہ ہواور خوش ہو کہ مالک نے یاد فرمایا ہے اور میں اس کی بارگاہ میں حاضر ہو کر اپنی تمام روداد عرض کروں گا۔۔۔ اپنے گناہوں کی معافی مائکوں گا۔۔۔ شوق و محبت سے قیام، رکوع اور سجود کے ذریعے دلی راحت اور سکون حاصل کروں گا اور اپنے تمام غموں اور صدماتِ ہجر و فراق کا ازالہ کروں گا۔۔۔ میں محبوبِ حقیق کی حاضری کے لیے طہارت کرتاہوں، اچھے صدماتِ ہجر و فراق کا ازالہ کروں گا۔۔۔ میں محبوبِ حقیق کی حاضری کے لیے طہارت کرتاہوں، اچھے کیڑے پہنتاہوں اور خوشبولگا کر حاضر ہوتاہوں کیونکہ میرے مالک کا حکم ہے:

لِبَنِي الدَمَرخُنُ وازِيْنَتَكُمْ عِنْدَكُلِّ مَسْجِدٍ-

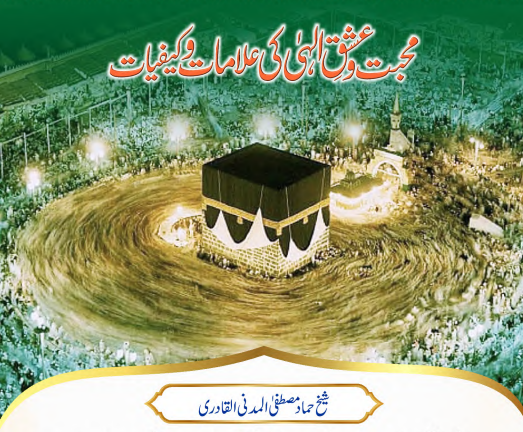
" اے اولادِ آدم! تم ہر نماز کے وقت اپنا لباسِ زینت (پہن) لیا کرو۔"(الاعراف، 2: اس)

پس بندے کو چاہئے کہ بارگاہِ اللی کی عظمت کا بار بار تصور کرتے ہوئے سوچے کہ اتنی بڑی بارگاہ
میں کسے حاضری دوں گا۔

سر۔ نماز میں کیسوئی حاصل کرنے کے لیے مکمل نماز کے معانی ذہن نشین کر لیے جائیں اوراس کا مفہوم لفظاً نفظ از ہر کر لیا جائے۔ مثلاً لفظ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ زبان سے ادا ہوتے ہی اللّہ تعالیٰ کی بڑائی، پاکیزگی اور تقدس کا تصور دل و دماغ میں گھر کر جائے اور نمازی پریہ خیال حاوی ہو جائے کہ وہ سب سے بڑے باد شاہ کے در بار میں دست بستہ حاضر ہے جو ہر عیب اور نقص سے پاک ہے۔ وَبِحَبْدِكَ سے اس کی حمد و ثنا کی طرف نگاہ جائے کہ وہی ذات ساری تعریفوں کے لاکق ہے۔ علی ھذا القیاس ساری نماز کے حک ایک ایک افظ پر نمازی کو آگاہی ہو تو نماز میں کیسوئی نصیب ہوتی ہے۔

سی۔ نمازی نماز میں یہ تصور کرے کہ یہ میری زندگی کی آخری نماز ہے، شایداس کے بعد زندگی مہلت نہ دے۔ بس یہ سوچ نمازی کو باقی چیزوں سے ان شاءاللہ اجنبی وبیگانہ کر کے اپنے رب کریم کی طرف متوجہ کر دے گی۔





وہ لوگ جنمیں اللہ رب العزت کی محبت و عشق کی نعمت نصیب ہو جاتی ہے، ان کا حال یہ ہو تا ہے

کہ وہ دنیا کی پر آسائش زندگی اور آرام کو قربان کر دیتے ہیں۔ صحابہ کرام کی ، اہل بیت اطہار پین اور
اولیاء کرام رخمیم اللہ کی زندگیاں اس امر پر شاہد ہیں کہ اللہ اور اس کے رسول طبخ ایک روز آقا چین فاہر و باطن میں سرایت کر چکی تھی۔ سیدنا فاروق اعظم کی سے روایت ہے کہ ایک روز آقا چین صحابہ کرام کی کے ہمراہ موجود تھے۔ آپ طبخ ایک کے نوجوان صحابی سیدنا مصعب بن عمیر کی کودور سے آتاد یکھا۔ انھوں نے ایک مینڈھے کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کے حضرت مصعب بن عمیر کی مصاب بن عمیر کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کے حضرت مصعب بن عمیر کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کے حضرت مصعب بن عمیر کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کے حضرت مصعب بن عمیر کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کے دست مصعب بن عمیر کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کے دست مصعب بن عمیر کی کھال پہن رکھی تھی۔ آپ طبخ ایک کو اس حال میں آتے دیکھا تو فرمایا:

#### انظروا الى هذا الرجلِ الذى نور الله قلبه

اس نوجوان کو دیکھو کہ اللہ رب العزت نے اس کے دل کو منور کر دیا ہے۔ میں نے اس نوجوان صحابی کو اپنے والدین کی آغوش میں اس حال میں دیکھا کہ وہ اسے بہترین کھانا کھلاتے اور بہترین مشروبات دیتے مگر اب اس کا حال دیکھ لیں۔ایک روز میں نے انھیں دوسو در ہم کی قمیص پہنی ہوئی تھی مگر اب بیاس حال میں ہے کہ فقر وفاقہ اور تنگی کے آثار نظر آرہے ہیں۔

#### فدعالاحب الله وحب رسوله اني ماترون-

الله اوراس کے رسول کی محبت و عشق نے ا<mark>ن</mark> کا بیہ حال کر دیاہے کہ آج بیہ فقر و فاقہ اور سختی و تنگی والی زندگی کو عیش و عشرت اور سہولت والی سید ناصد بی اکبر فرماتے ہیں جو شخص خالص محبت ِ الہی کا مسنزہ حب کھ لیتا ہے وہ اس د نیا سے بے گانہ اور بے رغبت ہو حبا تا ہے

زندگی پر ترجیح دے رہے ہیں۔جب بندہ اللہ اور رسول طائی اللہ کی محبت کو دنیا کی ہر شے پر ترجیح دیتا ہے تو تب جا کراُسے رضائے اللی نصیب ہوتی ہے اور وہ مشاہدۂ حق سے مستنبر ہوتا ہے۔

امام غزالی کے احیاءعلوم الدین میں بیان فرماتے ہیں کہ ایک روز سید ناعیسی پی ایک پہاڑی کی طرف سفر کررہے تھے کہ ایک گروہ سے ان کی ملا قات ہوئی ہے۔ آپ نے ان لوگوں کو دیکھا کہ ان کے رنگ زرد ہو چکے ہیں، وہ نجیف اور لاغر ہیں اور فقر و فاقہ کے آثاران پر نمایاں ہیں۔ حضرت عیسی پی ان سے پوچھتے ہیں کہ اللہ رب العزت کی عیسی پی ان سے پوچھتے ہیں کہ اللہ رب العزت کی دوزخ کے ڈر اور خوف نے یہ حال کر دیا ہے۔ سید ناعیسی پی فرماتے ہیں کہ بے شک جس چیز سے تم دوزخ کے ڈر اور خوف نے یہ حال کر دیا ہے۔ سید ناعیسی پی فرماتے ہیں کہ بے شک جس چیز سے تم ڈرتے ہو،اللہ رب العزت تمہیں اس سے حفاظت عطافر مائے گا۔

سید ناعیسی ﷺ یہ فرماکر آگے روانہ ہوجاتے ہیں۔ پھر ایک اور گروہ سے ان کی ملاقات ہوتی ہے۔ اس گروہ کی حالت الی ہے کہ وہ پہلے والے گروہ سے بھی زیادہ لاغر و کمزور ہیں۔ سید ناعیسی ﷺ ان سے بھی پوچھتے ہیں کہ تمھاری یہ حالت کیسے ہوئی؟ وہ کہتے ہیں کہ جنت کی آرزونے ہمارایہ حال کر دیا ہے۔ سید ناعیسی ﷺ فرماتے ہیں کہ اگرتم اللہ رب العزت کی جنت طلب کرتے ہو تو ہیشک اللہ رب العزت یہ جنت تمہیں عطافر مائے گا۔

سید ناعیسی ﷺ کی اس سفر کے دوران ایک اور گروہ سے ملا قات ہوتی ہے جن کی حالتِ جسمانی پہلے والے دونوں گروہوں سے بھی زیادہ نحیف و کمز ورہے۔سید ناعیسی ﷺ ان سے بھی وہی سوال پوچھے ہیں کہ تمھاراحال کیے ہوا؟ وہ عرض کرتے ہیں:

الحب لله والشوق اليه

الله ربالعزت کی محبت اور اس کے شوقِ دیدار نے ہمارایہ حال کردیا ہے۔جولوگ اس راہِ محبت و شوق اور راہِ عشق پر گامزن ہوتے ہیں اور اس راہ کے مسافر بنتے ہیں توانہیں ان مصائب وآلام کاسامنا کرنا پڑتا ہے۔ اس لیے کہ کچھ حاصل کرنے کے لیے کچھ تو کھونا پڑتا ہے۔ ہماری حالت یہ ہے کہ ہم یہ احوال، کیفیات اور مقامات بھی چاہتے ہیں مگران احوال اور کیفیات کو حاصل کرنے کے لیے جو قربانیاں درکار ہیں، وہ قربانیاں دینے کے لیے تیار نہیں ہیں۔

## محبتِ اللّٰى كى علامات

سید ناابوسعد نبیثا پوری، تهذیب الاسرار میں بیان کرتے ہیں کہ سید ناصدیق اکبر ﷺ فرماتے ہیں کہ من ذاق من خالص حب الله تعالیٰ شغله ان طلب الدنیا و ذالك۔

جو شخص خالص محبتِ اللی کامز ہ چکھ لیتا ہے ، وہ اس د نیاسے بیگانہ اور بے رغبت ہو جاتا ہے۔وہ ا<mark>س</mark> د نیاسے دور ہو جاتا ہے اور اس میں اس د نیا کی تمنا، آرز واور خواہشات ختم ہو جاتی ہیں۔

الله تعالی اور ہمارے در میان کئی پر دے اور رکاوٹیں حائل ہیں۔ ان رکاوٹوں میں جاہ و منصب کی طلب، اقتدار کا نشہ، نفس کی خواہشات اور دل کے امر اض شامل ہیں۔ الله رب العزت کا وصال، قربت، اس تک رسائی اور اس کے مشاہدہ و دیدار کی لذت کارازان پر دوں کو ہٹانے سے ہی نصیب ہوتا ہے۔

اس تک رسائی اور اس کے مشاہدہ و دیدار کی لذت کارازان پر دوں کو ہٹانے سے ہی نصیب ہوتا ہے۔

امام الرفاعی ''حالة اهل الحقیقہ مع الله'' میں بیان کرتے ہیں کہ سید ناا براہیم ﷺ سے یو چھاگیا کہ

باى شيئ وجدات الخلة؟

آپ نے الله رب العزت کی دوستی اور قربت کا مقام کیے حاصل کیا؟ سیدنا ابراہیم ﷺ فرماتے ہیں کہ: انقطاع الی دبی واختیاری ایا لاعلی ماسوالا۔

میں نے بیہ حال ایسے حاصل کیا کہ میں ہر شخص سے کٹ کراس کی طرف راغب ہو چکا ہوں۔۔۔ ہر کسی سے دور ہو کراس کی طرف میں نے سفر کیا ہے۔۔۔ہر غیر کے مقابلے میں فقط اللہ کو اختیار کیا ہے۔۔۔سوائے اللہ تعالیٰ کے میری اور کوئی تمنا،خواہش اور آر زونہیں ہے۔

ا گرہم اپنے حال پر نگاہ دوڑائیں تو کیاہم اس چیز کادعوی کر سکتے ہیں۔۔۔؟ کیاہم یہ دعوی کر سکتے ہیں کہ ہم جو ذمہ داریاں نبھارہے ہیں، خالصتاً لوجہ اللّٰہ ہیں۔۔۔؟ کیاان کامقصود اللّٰہ رب العزت اور ح<mark>ضور</mark> نی اگرم طرفی آیکم کی رضااور خوشنودی ہے۔۔۔؟ اگراییا نہیں ہے تو ہم میں سے ہر ایک کو اپنی نیت اور اعمال کی اصلاح کی طرف متوجہ ہوناہے اور یہی حالت و کیفیت اور وار فسکی وشوق اپنا اندر پیدا کرناہے۔

ابن المملقن الانصاری حدائق الاولیاء میں بیان کرتے ہیں کہ سیدنا سری سقطی گئے نے اپنی ذاتی خدمت کے لیے ایک کنیز خریدی۔ وہ فرماتے ہیں کہ اس خاتون نے اپنے لیے ایک جگہ مقرر کی جہاں وہ اللہ رب العزت کی عبادت کیا کرتی۔ ایک روز میں نے چاہا کہ میں اس کے قریب جاکر یہ تو معلوم کروں کہ جب وہ تنہائی میں اپنے رب کے سامنے پیش ہوتی ہے تو اپنے رب سے کیا کیا مناجات کرتی اور کس طرح کلام کرتی ہے؟ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے اسے یہ کہتے ہوئے سناکہ:

يارب!حبكلان فعلت كذاوكذا-

باری تعالی! تجھے اس محبت کا واسطہ جو تجھے مجھ سے ہے ، میر افلاں فلاں کام کر دے۔ حضرت سری سقطی فرماتے ہیں کہ میں آگے بڑھااور کہا کہ اے خاتون! کیا بیہ کہنا مناسب نہیں ہے کہ توبیہ کہہ کہ لی حبی ایاك ، کہ مجھے جو محبت تجھ سے ہے ،اس کا واسطہ کہ میر افلاں کام کر دے۔

اس خاتون نے بیاس کر جواب دیا کہ:

ياسيدى لولاحبه اياى مااقعدك واقامني-

ا گراس کی مجھ سے محبت نہ ہوتی تو مجھے اپنی عبادت کے لیے رات بھر کھڑانہ کرتا۔ اگراس کی مجھ سے محبت نہ ہوتی تو مجھے گوشہ تنہائی میں اس طرح اپناذ کر کرنے کااذن نہ دیتا۔

شیخ الاسلام ڈاکٹر مجمہ طاہر القادری اس حوالے سے فرماتے ہیں کہ اللہ رب العزت کی اپنے بندے سے محبت، عشق، طلب اور آرزو مقدم ہے اور بندوں کی اللہ کے ساتھ محبت مو خرہ ہے۔ پہلے اللہ اپنے بندے سے محبت فرماتا ہے، جب وہ اپنے بندے کے دل میں جھانک کر دیکھتا ہے کہ اس کے دل میں طہارت و پاکیزگی ہے اور ہر تمنا دل سے رخصت ہوگئ ہے، تب وہ اس بندے سے محبت کرنے لگتا ہے۔ پس جب تک دل میں اللہ رب العزت کو مٹا نہیں دیتے، اس وقت تک دل میں اللہ رب العزت کی طاحوہ نہیں ہوتا اور جب اللہ رب العزت دیکھتا ہے کہ میرے بندے کے دل میں میرے سواکوئی اور خواہش ہے دل میں میرے سواکوئی اور خواہش، تمنا اور جستجو نہیں ہے تو وہ اس کے دل میں جلوہ گرہو جاتا ہے۔

## محبین وعشاق اللی کی کیفیات

امام الرفاعی حالة اهل الحقیقه مع الله میں بیان کرتے ہیں کہ ایک جوان حرم کعبہ میں مصروفِ طواف تھا۔ اس پر بھوک اور مصائب کے آثار نمایاں تھے۔ اس کے فقر وفاقہ کی کیفیت دیکھ کرمیں نے چاہا کہ اس کی کوئی میں مدد کر دول۔ میری جیب میں اس وقت سودینار سے۔ میں اس کے قریب گیااور اسے سودینار دینے کی کوشش کی۔ اس نے میری طرف توجہ ہی نہیں کی۔ اس لیے کہ جوسیچ عشاق ہوتے ہیں، وہ دنیااور اہل دنیاسے کوئی غرض اور عشاق ہوتے ہیں، وہ دنیااور اہل دنیاسے کوئی غرض اور تمین ہوتی۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے دوبارہ کوشش کی اور کہا کہ اے جوان اس رقم سے اپن ضرورت پوری کرلینا، اسے قبول کرلے۔ یہ سن کراس جوان نے میری طرف دیکھااور کہا:

ياشيخ! هنه حالة لا ابيعها بالجنة وما فيها فكيف ابيعها ثمن بخسٍ-

اے شیخ میں اس حال کو جنت اور جو کچھ جنت میں ہے ، آبِ تسنیم ، شر آب طہورہ اور محلاتِ جنت کے عوض بھی نہ ہیچوں ، توان چند ٹکول کے عوض کیسے پچے دوں ؟

ہمارا حال ہے ہے کہ ہم چند عکوں اور معمولی مفادات کے عوض آخرت اور دین وایمان تک کو چی فادات ہیں۔ عشاق اور محبین کے کئی احوال، کیفیات اور مقامات ہوتے ہیں، ان کا زاویہ نگاہ، طرزِ سوچ، انداز بیال اور طرزِ عمل بھی مختلف ہوتا ہے۔ حتی کہ اللہ رب العزت کے ساتھ ان کے تعلق کی کیفیت بھی مختلف ہوتی ہے۔ کیفیت بھی مختلف ہوتی ہے۔

سیدنا دانا گنج بخش علی جویری کشف المحجوب میں بیان کرتے ہیں کہ ایک روزاللدرب العزت کی بارگاہ سے اپنے ایک نبی کو حکم دیتا ہے کہ فلاں پہاڑ پر ایک عاشق رہتا ہے، اس سے جاکر ملاقات کریں اور میراپیغام دیں۔ بر گزیدہ نبی حکم کیا ہم یہ دعویٰ کرسکتے ہیں کہ ہم جو ذمہ داریاں انجام دے رہے ہیں وہ صرف اور صرف اللہ اور اس کے رسول صَرَّاللَّہُ مِنِّم اللہ اور اس کے رسول صَرَّاللَّہُ مِنْم کی رضا کیلئے ہیں؟

کی تغییل میں اس عاشق سے ملتے ہیں۔ یہ عاشق عمر رسیدہ تھا اور اس نے ستر سال گوشہ تنہائی میں بیٹھ کر اپنے رب کی عبادت و ذکر کیا تھا۔ اللہ کے نبی نے انھیں اللہ کا پیغام دیا کہ اللہ نے ستر سال کی اس کی عبادت کو ٹھکرادیا ہے اور قبول نہیں کیا۔ یہ پیغام سن کروہ عمر رسیدہ بزرگ اور عاشق وجد میں آجاتا ہے اور اس پرایک کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔ اللہ کے نبی تعجب کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ آپ نے ستر سال اپنے رب کی عبادت کی عبادت کی عبادت کو ٹھکرادیا ہے، آپ رنجیدہ ہونے کے سال اپنے رب کی عبادت کی عبادت و ٹھکرادیا ہے، آپ رنجیدہ ہونے کے بیائے وجد میں آگئے ہیں۔ اس نے کہا: اے بر گزیدہ نبی! عبادت قبول کرے بانہ کرے، یہ اس کا کام بجائے وجد میں آگئے ہیں۔ اس نے کہا: اے بر گزیدہ نبی! عبادت قبول کرے بانہ کرے، یہ اس کا کام

ہے، میر اکام فقط بیہ ہے کہ اس کی عباد <mark>ت اور ذکر کرو</mark>ل۔ وجد میں ا<mark>س لیے آیا کہ اس کے دھیان، توجہ اور شار میں توہوں۔</mark>

محبت اور عشق میں یکسوئی لازمی ہے۔ ضروری امر ہے کہ ہم اس دعوی محبت وعشق کو خالص اور سپا کر لیں۔ جب عشق و محبت کی کیفیات خالص و سپی ہو جاتی ہیں تو پھر انسان کو انجام سے غرض نہیں ہوتی۔ جب محبت خالص ہو جاتی ہیں۔ نوازے ، کیفیت بہ ہوتی ہے کہ ہم تو سجد ہوتی۔ جب محبت خالص ہو جاتی ہیں۔ افسوس کہ ہمارااس سے تعلق اتنا کمزور و نحیف اور حساس ہے کہ اگر اس دنیا میں ہمیں کوئی نعمت ملتی ہے تو ہم خوش ہو جاتے ہیں اور اگر کوئی چیز چھن جاتی ہے تو ہم خوش ہو جاتے ہیں اور اگر کوئی چیز چھن جاتی ہے تو ہم شکوہ و شکایت اور ناشکری کرنے لگ جاتے ہیں۔ جبکہ حقیقی عشاق اور محبین جن کا اللہ تعالی کے ساتھ تعلق خالص ہوتا ہے ، وہ یہ نہیں دیکھتے کہ اللہ رب العزت نے اس دنیا میں کیا دیا ہے اور کیانہ دیا۔ انتھیں دنیا کی آسودہ زندگی ، دولت واقتد اراور شہر ت وناموری سے کوئی سر وکار نہیں ہوتا۔ ان کااللہ تعالی سے تعلق کی آسودہ زندگی ، دولت واقتد اراور شہر ت وناموری ہوتا ہے۔ ہم نے اسی امر کو اپنی زندگیوں میں منتقل کرنا تعلق کی بنیاد فقط اس کی رضا اور خوشنودی ہوتا ہے۔ ہم نے اسی امر کو اپنی زندگیوں میں منتقل کرنا ہے۔ ہم اری زندگی اسی حال کی عکاس ہوت جا کر ہم اس کے دیدار کے قابل ہو سکیں گے۔

#### مشاہدہ و دیدارِ اللی

الله کے حقیقی عشاق وہ ہیں کہ جن کی محبت خالص ہواور جن کاکل مقصودِ حیات الله رب العزت کی رضااور خوشنودی کا حصول ہو۔ وہ اس کیفیت اور حال میں الله رب العزت کی عبادت کیا کرتے ہیں گویا کہ وہ الله رب العزت کا دیدار کررہے ہیں۔ صحیح بخاری میں مذکور حدیث جبر ائیل میں اسی امرکی طرف اشارہ ہے کہ حضور نبی اکرم ملتی ہی آئیم نے مقام احسان کی وضاحت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

ان تعبد الله كانك تراه وان لم تكن تراه فانه يراك

مقام احسان بیہ ہے کہ تو اللہ رب العزت کی عبادت ایسے کر گویا کہ تو اللہ رب رب العز<mark>ت کا مشاہدہ کر دی ہے اللہ رب العزت کا مشاہدہ کے دو مشاہدہ کے دو مشاہدہ کے دو درجات ہیں:</mark>

ا۔ پہلا درجہ میہ ہے کہ جب اللہ رب العزت کی عبادت کریں تو یہ تصور پیدا کریں کہ ہم اپنے رب کامشاہدہ کررہے ہیں۔

. ۲۔ جب بیہ کیفیت اور مقام نہیں ہے تو بیہ یقین رکھے کہ وہ ہمیں دیکھ رہاہے۔ یعنی ہم مشاہدہ نہیں کر سکتے تونہ کریں، وہ تومشاہدہ کر رہاہے۔ اگران دونوں کیفیات میں سے کوئی ایک کیفیت بھی پیدا ہو جائے تویہ قبولیت کی علامت ہے۔
سوال پیدا ہوتا ہے ان بشری آئھوں سے اللہ رب العزت کا دیدار اور مشاہدہ کیسے کیا جائے؟ اس سوال
کا جواب سید ناامام جعفر الصادق کے نہایت ہی خوبصورت انداز میں ارشاد فرمایا ہے۔ حضرت امام ابو
سعد نیشا پوری تہذیب الاسرار میں بیان کرتے ہیں کہ سید ناامام جعفر صادق کے سے کسی نے پوچھا:
هل دایت الله تعالى؟

كياآپ نے اپنے رب كوديكها مواسع ؟آپ نے فرمايا:

لم اكن لاعبد ربالم ارى-

میں ایسا شخص ہی نہیں ہوں کہ اس رب کی عبادت کروں جورب مجھے نظرنہ آئے۔ اس شخص نے تعجب کا ظہار کیااور عرض کیا:

#### فكيف رايته فهولاته ركه الابصار؟

اےامام! آپنے اپنے رب کو کیسے دیکھ لیا، بشری آنکھیں تواس کااحاطہ نہیں کر سکتیں؟ سید ناامام جعفر صادق ﷺ نے اپنے جواب میں اس عقدہ کو حل کر دیا کہ جب ان بشری آنکھوں سے اسے نہیں دیکھاجا سکتا تواپنے رب کامشاہدہ اس دنیامیں کیسے کیاجائے؟ آپ نے فرمایا:

لم تره الابصار بالمشاهدة الاعيان ولكن راته القلوب بحقائق الايمان- لا يحس بالحواس ولايقاس بالقياس-

یعنی ان آئھوں نے اپنے رب کو تو نہیں دیکھا ہوا مگریہ مشاہدہ ایمان اور دل کی حقیقت کے ذریعے ہو تاہے۔ میں نے اپنے رب کامشاہدہ اپنے قلب اور حقیقتِ ایمان کے ذریعے کیاہے چو نکہ وہ رب ایسا رب ہے کہ اسے محسوس نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی کسی پر قیاس کیا جاسکتا ہے۔

الله رب العزت کے بر گزیدہ لو گوں کے دل میں ایمان کانور ہو تاہے اور اس ایمان کے نور کی ایک حقیقت ہوتی ہے ، وہ اپنے رب کامشاہدہ اس حقیقت سے کرتے ہیں۔

جس طرح بشری آنکھیں ہیں،اسی طرح دل کی بھی آنکھیں ہوتی ہیں۔سوال یہ ہے کہ کیا ہماری دل کی آنکھیں ہوتی ہیں۔سوال یہ ہے کہ کیا ہماری دل کی آنکھیں پاک ہیں۔۔۔؟ مال ودولت دل کی آنکھیں پاک ہیں۔۔۔؟ مال ودولت اور جاہ و منصب کی طلب، حرص، لا کچ اور رذائلِ اخلاق کے سبب دل کی آنکھیں پاکیزہ و مطہر نہیں ہوتیں جس کی وجہ سے وہ اپنے رب کامشاہدہ نہیں کر سکتیں۔

ہمیں سید ناامام جعفر صادق ﷺ کے اس قول اور ار شاد سے سیکھنا چاہیے کہ دلوں کو پاکیزہ اور مطہر کرلیں تاکہ ہمارے دل کی آنکھیں اس قابل ہو جائیں کہ وہ اپنے رب کامشاہدہ کرلیں۔ امام سلمی طبقات الصوفیه میں بیان کرتے ہیں کہ امام سری السقطی ﷺ اللہ کی بارگاہ میں یوں عرض کرتے:

اللهم ماعذبتني بشئى فلا تعندبني بذل الحجاب

اے باری تعالی تونے آج تک مجھے کسی چیز کاعذاب نہیں دیا، پس روز قیامت بھی مجھے اپنے دیدارسے محروم نہ کر نااور میرے اور اپنے در میان وہ حجاب قائم نہ فرمانا جس کی وجہ سے میں تیر ادیدار نہ کر سکوں۔ ہمارا یہ مقام ہے کہ ہم جہنم کی آگ سے پناہ مانگتے ہیں مگر عشاق اس چیز سے پناہ مانگتے کہ روزِ قیامت اللّٰدرب العزت انھیں اپنے دیدار سے محروم نہ کر دے۔

# مشاہدہ ومعرفتِ اللی کیونکرمکن ہے؟

مشاہدہ و دیدارِ اللی کیسے حاصل ہو؟اس حوالے سے امام ابو سعد ندیثنا پوری تہذیب الاسرار میں بیان فرماتے ہیں کہ امام ابوالحسین النوری فرماتے ہیں کہ مقامِ مشاہدہ اور مقامِ دید ارالهی اس طرح حاصل ہوتا ہے کہ

قدحيل بينى وبين قلبى منذار بعين سنة، وما اشتهيت شيئا ولاتهنيت شيئا-

میرے اور میری نفسانی خواہشات کے در میان چالیس سال سے ایک پر دہ ہے یعنی چالیس سال سے میں نے اپنی نفسانی خواہشات کی پیروی نہیں گی۔ میں نے کسی چیز کی نہ ہی خواہش کی اور نہ ہی کسی چیز کی تمناکی بلکہ صرف ایک ہی تمناہے کہ روز قیامت اس کادیدار نصیب ہو جائے۔

یو چھا گیا کہ آپ کی نفسانی خواہشات، تمنائیں، لذتیں اور آر زوؤں کے در میان چالیس سال سے ایک پردہ ہے، یہ کیسے ممکن ہوا؟ فرمایا: منذعی فت دبی۔

یہ پر دہ اس وقت سے قائم ہے، جب سے میں نے اپنے رب کو پہچان لیا ہے۔ ہمیں بھی اپنے رب کو پہچاننے کی ضرورت ہے۔ جو اپنے رب کو پہچان جاتے ہیں، وہ اس کے ہو جاتے ہیں اور دنیا سے کنارہ کشی اختیار کر لیتے ہیں۔

امام ابو سعد نیشا پوری تہذیب الاسرار میں بیان کرتے ہیں کہ سید ناامام ذوالنون مصری ﷺ فرماتے ہیں کہ معرفت کے تین در جات ہیں:

۔ توحید کی معرفت۔ یہ مومنین کی معرفت ہے۔

٢- معرفت الحجة والبيان: وليل اوربيان كى معرفت بيه علماء، حكماء اوربلغاء كى معرفت ہے۔

معرفة صفات الواحديد: الله رب العزت كى وحدانيت كى صفات كى معرفت بداولياءكى

سار

#### معرفت ہے جواپنے دلوں کے ذریعے اپنے رب کامشاہدہ کرتے ہیں۔

### عرفاءاور شوقِ مشاہدۂ حق

امام الرفاعی اپنی کتاب حالة اهل الحقیقه مع الله میں بیان کرتے ہیں که حضرت شعیب کے کثرت سے اپنے رب کی یاد، تمنااور جستجو میں آنسو بہاتے تھے۔ حتی که روتے روتے ان کی بصارت چلی گئی۔اللّٰہ تعالی نے انھیں ان کی بینائی لوٹادی مگران کی وار فسکی کاعالم یہ تھا کہ عشق و محبت اور مستی کے عالم میں روتے روتے ان کی بینائی دوبارہ چلی گئی۔اللّٰہ رب العزت نے پھر بینائی لوٹادی۔ تیسری مرتبہ مجبی جب یہ ہوا تواللّٰہ رب العزت نے اپنے محبوب نبی سے فرمایا:

يا شعيب ان كان بكاؤك من مخافة النار فقد امنتك من النار وان كان بكاؤك من اجل الجنة فقد اوجبت لك الجنة -

اے شعیب! اگردوزُخ کے ڈرسے روتے ہو تواس سے میں نے تجھے امان عطا کر دی ہے اور اگر جنت کی آرزوہے توجنت تجھ پر واجب کر دی ہے۔ جنتیں تو تمہارے لیے ہیں۔ یعنی دوزخ کاخوف ہے تو تجھے اس سے امان ہے اور اگر جنت کی آرزوہے تو تجھے یہ نعمت حاصل ہے۔ پھر کیوں روتے ہو؟

یہ محبت کے انداز ہیں، وہ رب اپنے محبوب بندوں سے اسی طرح بیار بھرا کلام کرتا ہے۔ سیدنا شعیب ﷺ فرماتے ہیں کہ یارب میں کچھ نہیں مانگتا، میری کوئی طلب نہیں ہے۔

#### ولكن من الشوق الى رؤيتك

فقط تیرے دیدار کا متمنی ہوں اور تیرے دیدار کی تلاش ہے۔ مجھے نہ اِس جہاں کی جنت چاہیے اور نہ اُس جہاں کی جنت چاہیے ،میری جنت تو فقط اے باری تعالی تیر ادیدار ہے۔

کیا ہماری بھی یہی جنت ہے؟ افسوس کہ ایسا نہیں ہے۔ ہماری جنت توسہولت کی زندگی ہے، ہماری جنت؛ مال ودولت، جاہ و منصب اور شہرت و ناموری کا حصول ہے۔ عشاق و محیین جنت ودوزخ کے سبب اللّٰہ کی عبادت وذکر نہیں کرتے بلکہ اُن کا مقصد و حید فقط مشاہدہ حق ہوتا ہے اور وہ اسے پا بھی لیتے ہیں۔ اللّٰہ کی عبادت وذکر نہیں کرتے بلکہ اُن کا مقصد و حید فقط مشاہدہ حق ہوتا ہے اور وہ اسے پا بھی لیتے ہیں۔ امام قشیری الرسالہ میں بیان کرتے ہیں کہ امام عبد اللّٰہ الانصاری نے فرمایا کہ انہوں نے حضرت حسین الانصاری سے سنا کہ

رایت فی نوم فان القیامة قدی قامت فشخص قائم تحت العرش فیقول الحق: یا ملائکتی! من هذا؟ وہ خواب میں دیکھتے ہیں کہ حشر کا میدان بپاہے اور الله رب العزت اپنے ملائکہ سے فرماتا ہے کہ یہ شخص جو میرے عرش کے پنچے کھڑا ہے، یہ کون ہے؟ وہ عرض کرتے ہیں کہ باری تعالی توہی بہتر جانتا

#### ہے۔ پھراللدربالعزت خود فرماتاہے کہ:

هذا معروف الكرخي سكرمن حبى فلايفيق الابلقائ-

اے ملا تکہ! یہ معروف کرخی ہے۔ یہ عرشِ الهی کے پنچے عالم مدہوشی ومستی میں کھڑا ہے اور جب تک اسے میر امشاہدہ اور دیدار نصیب نہیں ہوجاتا، اس کی مدہوشی ومستی ختم نہ ہوگی۔

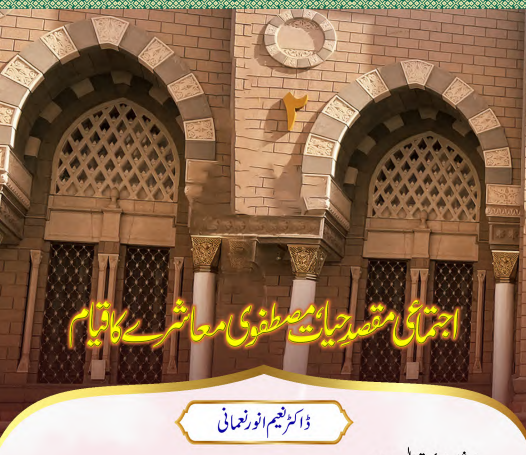
ﷺ حضرت رابعہ بھری اپنے رب کے حضور اس طرح دعاکر تیں:

ههتی و مرادی فی الدنیا من الدنیا فی کرک و فی الآخی قامن الآخی قار ویتک ثم فافعل بینهها ماشئت باری تعالی! میر امنتهائی کمال اور مقصود حیات اس زندگی میں تیرا ذکر ہے اور آخرت میں مجھے فقط تیرا دیدار چاہیے۔ میرامقصود و مطلوب کوئی اور نہیں ہے۔ پس اس جہال میں اور اُس جہال میں میرے ساتھ توجو حشر کرناچا ہتا ہے اور مجھے جو انجام دینا چاہتا ہے، وہ دے دے ، لیکن مجھے فقط اس دنیا میں اس قابل بنادے کہ میں تیرا مشاہدہ کر سکوں اور اُس جہال میں اس قابل بنادے کہ میں تیرامشاہدہ کر سکوں۔ ہمارا مقصود و مطلوب بھی ہے ہی ہونا چاہیے کہ اس جہال میں زندگی بسر کریں تورب کی یاد میں بسر کریں اور اُس جہاں میں خریں اور اُس جہاں میں خریں اور اُس جہاں میں خرین اور اُس جہاں میں خراز فرمائے۔

نی شاره: 60 روپ سالانه خریداری: **700** روپ زريق شاسلار دار مخطاه القارمي

ا پنے علاقے میں موجود پبلک لائبر ریز ، کالجز ، سکولز ، عوامی مقامات ، دوست احباب اورعلاقے کی موثر شخصیات کوسالانه خریداری کی صورت میں تحفہ بھجوائیں

042-111-140-140 Ext: 128 ایم ماڈل ٹاوک لاہور فون: 365 0300-8886334 Whatsapp: 0300-8105740 Web:www.minhaj.info Email:mqmujallah@gmail.com



ارشاد باری تعالی ہے:

وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِينَا لَنَهُ دِينَّا لَنَهُ دِينَّهُمْ سُبُلَنَا لِالْعَنكِوت، ٢٩: ١٩)

'' اور جولوگ ہمارے کق میں جہاد (لعنی مجاہدہ) کرتے ہیں تو ہم یقیناانہیں اپنی (طرف سیر اور وصول کی)راہیں د کھادیتے ہیں۔''

جولوگ کسی بھی میدان میں اللہ کی رضااور خوشنودی کے لیے جدوجہد کرتے ہیں، باری تعالی ان کی جدوجہد کو ثمر آور کرتاہے اوران کی سعی و کاوش کو نتیجہ خیز بناتاہے۔ اگر مقصد عظیم ہو تورب کا وعدہ ہے کہ لنھی ینھم سبلنا کا چشمہ ہماری بارگاہ سے جاری ہو جائے گا اور انسان کو لمحہ بہ لمحہ ہدایت بانی ملتی رہے گی اور وہ منزل کی طرف بڑھتارہے گا۔ تمام تررکاوٹوں کی پرواہ کیے بغیر اپنی تمام تر صلاحیتوں اور استعداد کارکو عظیم مقصد حیات کو حاصل کرنے کے لیے صرف کرنا جاھی وا فینا ہے۔ جاھی وا میں اپنے نفس کی باطل خواہشات کا مقابلہ کرنا بھی شامل ہے۔ ایسی خواہشات نفس جو انسان کو اپنا غلام بنالیتی ہیں اور اعلی مقصد کی جدوجہد میں مزاحم ہو جاتی ہیں۔ انسان کو اپنی جدوجہد کو منزل آشا کرنے کے لیے ان اندر ونی اور بیر ونی خطرات اور ساز شوں سے بھی مقابلہ کرنا پڑتا ہے۔

انسانی جدوجہد ہمیشہ اس کے مقصدِ حیات کے گرد گھومتی ہے۔ ہمیں اپنا مقصدِ حیات دنیا کے فلاسفر اور حکماء سے نہیں سمجھنا بلکہ اس خالقِ دوجہاں سے سمجھنا ہے جس نے ہمیں تخلیق فرمایا ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالی بیان فرماتا ہے:

وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّالِيَعُبُدُونِ۔

" اور میں نے جنّات اور انسانوں کو صرف اسی لیے پیدا کیا کہ وہ میری بندگی اختیار کریں۔"(الذاریات،۵۱: ۵۲)

قرآن مجید نے انسان کا مقصدِ حیات '' بندگی اختیار کرنا'' قرار دیا ہے۔اللدرب العزت نے مقصدِ حیات کی اس واضحیت کے ساتھ ساتھ یہ بھی بیان کر دیا کہ کوئی انسان بھی اپنی زندگی میں یہ تصور نہ کرے کہ وہ عبث بیدا کیا گیا ہے اور اس کی زندگی کا کوئی مقصد نہیں ہے۔ار شاد فرمایا:

أفَحَسِبْتُهُمُ أَنَّهُمَا خَلَقُنْكُمْ عَبَثًا للهُ منون، ٢٣: ١١٥)

''سوکیاتم نے بیہ خیال کر لیاتھا کہ ہم نے متہہیں بے کار (وبے مقصد) پیدا کیا ہے۔'' زندگی کے اس واضح مقصد یعنی عبادت و عرفانِ اللی کے حصول کاراستہ بھی قرآن مجید نے واضح کر دیاہے کہ وہ راستہ مسلسل جدوجہداوراحسن عمل سے عبارت ہے۔ارشاد فرمایا:

الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوِةَ لِيَبْلُونَكُمُ النُّكُمُ أَصْنَ عَمَلاً - (الملك، ١٤: ٢)

'' جس نے موت اور زندگی کو (اس لیے) پیدافرمایا کہ وہ تنہیں آزمائے کہ تم میں سے کون عمل کے لحاظ سے بہتر ہے۔''

## مقصيد حيات اور ذريعهٔ حيات ميں فرق

شاہر او حیات پر چلتے چلتے انسان ذریعۂ حیات اور مقصر حیات کو خلط ملط کر دیتا ہے۔ عام دنیوی زندگی میں اگر کسی سے سوال کریں کہ تمہارا مقصد حیات کیا ہے؟ تواس کے جواب میں ہمیں یہ سننے کو ملتا ہے کہ مجھے ڈاکٹر بننا ہے، انجینئر بننا ہے، ہیر سٹر بننا ہے، پر وفیسر بننا ہے، فلال فلال پر وفیشنز میں اس منصب تک پہنچنا ہے۔ یہ سارے عہدہ و مناصب انسان کے مقصد حیات نہیں ہیں بلکہ یہ سارے ذرائع حیات ہیں کہ ان کے ذریعے انسان اپنی حیات کو باقی رکھتا ہے، اپنی زندگی کا نظام ان کے ذریعے چلاتا ہے اور ان ہی کے ذریعے آمدن و دولت کما تا ہے۔ مقصد اور ذریعہ حیات میں بڑا واضح فرق ہے۔ مقصد حیات ایک مرتبہ متعین ہو جانے کے بعد بدلتا نہیں ہے جبکہ ذریعہ حیات بدلتار ہتا ہے۔ کوئی طالب علم ہیر سٹر بننا چاہتا ہے لیکن بعد از ال حالات موافق نہ رہے اور وہ انجینئر بن گیا تواس سے معلوم ہوا کہ ذریعہ اور

#### ہمارامقصیر حیات کیاہے؟

مقصد ہمیشہ بڑا ہوتا ہے اور وہ مقصد انسانی فلاح، دینی تفوق، معاشر تی اصلاح اور قوم کی تقدیر بدلنے سے عبارت ہوتا ہے۔رسول الله ملی آلیم کو بیہ مقصد دے کر مبعوث کیا گیا کہ

هُوَ الَّذِيِّ آرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُلَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْ كَنِهَ الْمُشْيِكُوْنَ (الصف، ٢١: ٩)

'' وہی ہے جس نے اپنے رسول (طبع اللہ ) کو ہدایت اور دینِ حق دے کر بھیجاتا کہ اسے سب ادیان پر غالب وسر بلند کر دے خواہ مشرک کتناہی ناپسند کریں۔''

آب ہمیں بحیثیت مسلمان اس آیتِ کریمہ کی روشنی میں اپنے مقصدِ حیات کا تعین کرناہے اور پھر اس کے تعین کے بعد اپنی زندگی کی ساری مساعی و کاوش کو اپنے مقصد کو حاصل کرنے کے لیے صرف کر دیناہوگا۔ رسول اللہ طبی آئی ہے اعلانِ بعثت کے بعد اپنی اس ذمہ داری کی ادائیگی کے لیے مکہ مکر مہ، طائف، مدینہ منورہ اور عرب کے دیگر علاقوں اور قبائل تک دعوتِ اسلام پہنچانے اور معاشر سے کی اصلاح کے لیے اپنی زندگی کے شب وروز ایک کر دیے۔ دن ہویارات ہر وقت اپنے مقصدِ بعثت کو حاصل کرنے کے لیے کوشال رہے۔

(۱) انفرادی مقصد حیات؛ حصولِ علم ہے

ایک مسلمان کو بھی اپنی زندگی رسول الله طلی آیاتیم کی سیر ت مطہر ہ کی روشنی میں بامقصد بنانا ہے۔ اس اعتبار سے ہر مسلمان کی زندگی کے دورخ ہیں :

ا۔انفرادی زندگی ۲۔اجماعی زندگی

انفرادی زندگی کو بامقصد بنانے کے لیے علم حاصل کرناضروری ہے اور پھراس علم پر دین کی تعلیمات اور احکامات کے مطابق عمل کرناضروری ہے اور بعد ازاں اس کے ذریعے دوسروں کی زندگیوں کو سنوار ناانفرادی مقصد حیات ہے۔انسانی زندگی کو بامقصد بنانے کے لیے پہلی چیز طلب علم ہے۔اس لیے رسول اللہ طبی آیکی ہے مسلمان کے لیے طلب علم کوفرض قرار دیا ہے۔ارشاد فرمایا:

طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة-

بدقتمتی سے حصولِ علم کے اس راستے کو ہم فراموش کر چکے ہیں۔ رسول اللّه طلّی آیکٹی نے اپنے اصحاب کواس انفرادی مقصدِ حیات سے آشنا کرنے کے لیے سب سے پہلے انھیں تعلیم و تربیت سے آراستہ کیا۔

#### (۲) اجماعی مقصدِ حیات؛ مصطفوی معاشرے کا قیام

ہمیں انفرادی زندگی کے مقصد حیات کو سامنے رکھنے کے ساتھ ساتھ اجتماعی مقصدِ حیات کو بھی مد نظر رکھنا ہوگا۔اس اجتماعی مقصدِ حیات کے سبب ہی کوئی قوم اقوامِ عالمِ میں زندہ قوم کے

طور پر سامنے آتی ہے۔ اگر صرف انفرادی

زندگی کے مقصد حیات پر ہی زور دیا جائے اور
اجتاعی مقصد حیات کو نظر انداز کردیا جائے

تو پھر سقوطِ بغداد جیسے حالات پیدا ہوجاتے ہیں
کہ جہال بڑے بڑے علماء موجود سے گر ہلاکو
اور چنگیز خان کے ہاتھوں ان کی گرد نیں بھی
کائی گئیں۔ یہ لوگ انفرادی زندگی میں باشعور
سے گر اجتاعی شعور قوم میں پیدا نہ کرسکے
سے۔ اگر اجتاعی شعور زندہ ہو تو اقوام تباہی کا
شکار نہیں ہو تیں۔ اجتاعی شعور زندہ ہو تو اقوام میں
شکار نہیں ہو تیں۔ اجتاعی شعور زندہ ہو تو اقوام میں کھی

انسانی جدوجہد ہمیشہ اُس کے مقصدِ حیات کے مقصدِ حیات کے گر د گھومتی ہے ہمیں اپنا مقصدِ حیات د نیاوی فلاسفر سے نہیں حیات د نیاوی فلاسفر سے نہیں حیات کا کنات سے لینا ہے

د شمن کو ناکام کر سکتی ہیں۔ جس قوم میں اجتماعیت ہو، وہ تبھی نہیں مرتی اور جس قوم کی اجتماعیت مرجائے، وہ قوم زندہ ہوتے ہوئے بھی مر دہ قوم ہو جاتی ہے۔

ہماری قوم کی اجتماعیت کوسب سے زیادہ نقصان سیاست اور مذہب کے غلط استعمال نے پہنچایا ہے۔
ہم نے پوری قوم میں سیاست کے نام پر ایک دوسر سے سے نفرت و حقارت پیدا کی ہے اور مذہب کے
نام پر فرقہ واریت اور مذہبی جنونیت کو ہوا دی ہے۔ آج نہ تو کوئی سیاستدان اجتماعیت کی دعوت دیتا ہے
اور نہ ہی دین کا کوئی مبلغ (الا ماشاء اللہ) عملی اجتماعیت کا نام لیتا ہے۔ جس کی وجہ سے یہ قوم اپنا کوئی
اجتماعی تشخص نہیں رکھتی۔ اجتماعیت کے اس فقدان کے باعث نہ صرف ہم قومی سطح پر بلکہ امتِ مسلمہ
عالمی سطح پر زوال کا شکار ہے۔

# اجتماعی مقصید حیات کے حصول کالا تحہ عمل

اجماعی مقصد حیات کو حاصل کرنے کے لیے درج ذیل اقدام نا گزیز ہیں: اور تقوم کی ذہن سازی یعنی ان کی تربیت کرناہوگ۔

۲۔ فہین افراد کی صلاحیتوں کو بروئے کار لاناہو گا۔

س۔ افرادِ معاشرہ کی معاشی کفالت کرناہو گی۔

بعدازال معاشرے کومثالی بنانے کے لیے درج ذیل اقدام کرنے ہوں گے:

ا۔ تعلیم و تربیت کے عمل کوہر سطح پر نافذ کر ناہو گااور معاشرے میں مثبت سر گرمیوں کو فروغ دیناہوگا۔

۲۔ معاشرے میں انصاف کی فراہمی کو بھی ممکن بنانا ہو گا کہ کسی کا حق نہ مارا جائے، کسی کے ساتھ ظلم نہ ہو، کسی کی زمین پر قبضہ نہ ہو، کسی کے اثاثہ جات کو چھینا نہ جائے اور معاشرے کے کسی بھی فرد کے حق کو پامال نہ کیا جائے۔

سے معاشرے کے ہر کمزور، ضرور تمند اور بے حال و بے سہار افر داور مقروض شخص کی مدد کے لیے بیت المال کا قیام عمل میں لاناہو گا۔

سم۔ ہم معاشرے میں جس جمہوریت کی بات کرتے ہیں اس کے لیے عوام میں بیداریِ شعور کی ممهم چلانانا گزیرہے۔

یکی اقد آمات ہماری اجتماعی زندگی کوخوبصورت و حسین اور دلکش بنا سکتے ہیں۔ ان مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے ہر شخص کو اخلاص کا مظاہر ہ کرناہو گا اور ان تمام اقد امات کے عملی نفاذ اور معاشرے کو مثالی بنانے کے لیے ہر فرد کو انتہائی سنجیدگی اور سمجھداری کارویہ اپناناہوگا۔

# اجتماعی مقصید حیات کا حصول کیو نکرممکن ہے؟

زندگی کے کسی بھی مقصد کو حاصل کرنے کے لیے پہلی چیز اس فرد اور قوم کا اخلاص
(Sincerity) ہے۔ دوسری چیز جو مقصد کے حصول کو یقینی بناتی ہے وہ شعور
(Sensibility) ہے۔ شعور کا تعلق انسان کے ذہن کے ساتھ ہے۔ کامیابی کے لیے تیسرا عضر
سنجیدگی (Seriousness) ہے۔ اگر ہم اپنے مقصد کے حصول کے لیے سنجیدگی اختیار نہیں
کرتے تو کبھی کامیابی ہمارامقدر نہیں بن سکتی۔ کوئی بھی شخص کامیابی کے ان تینوں عناصر کو کماحقہ اپناکر
ہی کامیاب ہو سکتا ہے۔

کچھ لوگ مخلص ہوتے ہیں مگر بے شعور ہوتے ہیں، نتیجتاً وہ ناکام ہوجاتے ہیں اور کچھ باشعور ہوتے ہیں مگر اپنے مقصد کے حصول میں سنجیدہ نہیں ہوتے ہیں،اس لیے وہ بھی خاسر ہوجاتے ہیں۔ الغرض تینوں عناصر میں سے کسی ایک کی کمی بھی کامیابی سے محروم کردیتی ہے۔ اخلاص، شعور اور سنجید گی بیہ تینوں عوامل انسانی کامیابی کے لیے نا گزیر ہیں جبکہ اس کامیابی کو حاصل کرنے کے لیے کچھ عملی عناصر بھی ہیں:

ا۔ پہلا عضراس مقصد کو حاصل کرنے کے لیے اس کی منصوبہ بندی اور پھراس کا مکمل تنظیمی عمل (Organizational process) لازمی ہے۔ کسی بھی مقصد کے حصول کے لیے

منصوبه بندى اور تنظيمي عمل اس كى كاميابي كويقيني بناديتا ہے۔

سوبہبدی اور سی ۱۰ سی ۱۰

رسول الله طن الله على تربیت كاامهما اوریز کیهم کے ذریعے ہمہ جہتی تربیت كاامهمام كیا تھا۔ اگر آج ہم اپنی قوم كودین ودنیاوى ہر دولحاظ سے اخلاق و كر دار اور اقدار سكھانا چاہتے ہیں تواس کے ليے ہمیں ان سب كو تعلیم و تربیت سے مزین كرنا ہوگا۔ اسلام كاہر عمل ایک تعلیم بھی ہے اور ایک مستقل تربیت بھی ہے۔ نماز ہی كولے لیں یہ تعلیم و تربیت كاخو بصورت مركب ہے۔ ایک امام كی اقتداء میں نماز اداكر نااور ہر ہر ركن صلوة میں ہر مقتدى كاامام كی اتباع اور پیروى كرنا یک مسلمان كی تربیت كا اہتمام ہے۔ اس عمل كا مقصد كسى ایک امام، رہبر، راہنماكی اطاعت اور پیروى كرنا ہے اور اسى كر دار كے ذریعے كسى عمل كی اجتماعی تعمیل ہوتی ہے۔

### خلاصة كلام

قوم کی اجتماعی کامیابی کے لیے قوم کی تعلیم، تنظیم اور تربیت لازمی ہے،اسی صورت قومی مقصد حاصل ہو سکتا ہے۔ ہمیں ہر سطح پر معاشر تی برائیوں کو ختم کرنا ہو گااور معاشر تی اچھائیوں کو زندہ کرنا ہو گا۔ ہمیں بحیثیت مسلمان اس کر دار کو اپنانا ہو گا کہ ایمان والے تو وہ ہیں جو یامرون بالمعروف وینھون عن المدنکی کاعملی پیکر ہوتے ہیں۔

معاشرے سے کسی ایک بھی اچھائی کو ختم کرنا تمام اچھائیوں کو ختم کرنا ہے اور کسی ایک اچھائی کو زندہ کرنا، سارے معاشرے کی اچھائی کی قدروں کو زندہ کرنا ہے۔ بیرایسے ہی ہے جیسے قرآن کیم نے ایک انسانی جان کے ناحق قتل کو تمام انسانوں کا قتل قرار دیا ہے اور ایک انسانی جان کی حفاظت جان کی حفاظت کو کل انسانی جانوں کی حفاظت کر ار دیا ہے۔ اسلام ایک نفس اور ایک جان میں کل جہاں کا تصور دیتا ہے اور سب سے زیادہ اجتماعیت پر زور دیتا ہے اور اسی حقیقت کویں الله علی الجماعة کے تصور کے ساتھ واضح کرتا ہے۔ جس فعل کو ساری قوم مل کر کرے، اس میں اللہ کی مدد بھی شامل حال ہو جاتی ہے۔ بدقتمتی سے آج تک ہم نے من حیث المجموع میں تو کو کوئی قومی ہدف نہیں دیا ہے، کوئی قومی اس قوم کوکوئی قومی ہدف نہیں دیا ہے، کوئی قومی اس قوم کوکوئی قومی ہدف نہیں دیا ہے، کوئی قومی

حضور نبی اکرم صَلَّالَیْاتِیْمِ نے

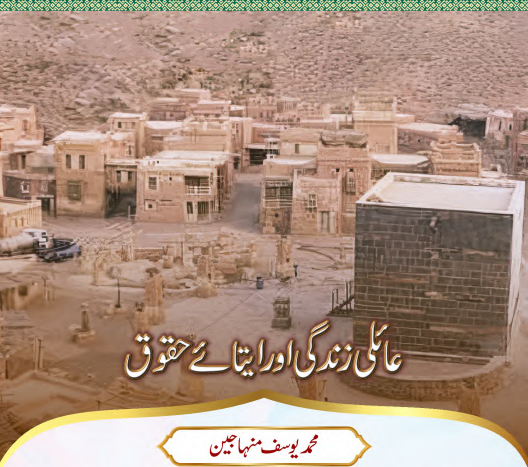
اپنے اصحب کو
مقصد دِحسات سے
مقصد دِحسات سے
آراستہ کیا
تعلیم و تربیت سے آراستہ کیا

شعور نہیں دیاہے، کوئی قومی اخلاق نہیں دیاہے اور کوئی قومی اخلاق نہیں دیاہے اور کوئی قومی اخلاق نہیں دیاہے اور کوئی قومی مقصد اور نصب العین نہیں دیاہے۔ اس لیے ہم انفرادی زندگی میں بھی بے مقصد ہیں۔ ہماری انفرادی کاوشیں بھی بے شار ہیں اور اجتماعی کاوشیں بھی بے حساب ہیں مگران کی سمت متعین اور رخ مقرر نہیں ہے۔ ہم من حیث القوم اس اونٹنی کی طرح ہیں، جو بے لگام وبے مہارہے اور بغیر کسی مقصد کے چلے جار ہی ہے۔

آیئے ہم انفرادی اور اجتماعی سطح پر اپنے اصل مقصد کو پہچانیں، اپنی قوم اور اپنی ناقہ بے زمام کو پھر سے مقصد اور منزل کی جانب گامزن کرکے اس قوم کو ایک عظیم قوم بنادیں اور اس معاشرے کو ایک مثالی اور مصطفوی معاشر ہ بنادیں۔ علامہ محمد اقبال کی طرح ہر صاحب در دکو اپنی قوم کی ناقہ بے زمام کو سوئے قطار می کشم کا فی یضد سر انجام دینا چاہیے۔ اسی جانب متوجہ کرتے ہوئے علامہ اقبال نے اپنا وظیفہ حیات امت کو یوں بتایا ہے۔

نغمہ کجاومن کجاساز سخن بہاندایست سوئے قطار می کشم ناقد کے زمام را





حضور نبی اکرم ملی ایکی سیر سے طیب کی انفرادیت ہے ہے کہ آپ ملی ایکی نیا نے خالص دنیاوی امور کو آخرت کی فلاح سے جوڑدیا ہے اور کامیاب مومن اس کو قرار دیا ہے جو دنیاوی تعلقات کے اعتبار سے بھی اعتدال پر قائم ہو۔آپ ملی ایک آئی ہے اور کامیاب مومن اس کو قرار دیا ہے جو دنیاوی تعلقات کے اعتبار سے بھی اعتدال پر قائم ہو۔آپ ملی ایک آئی ہے کہ آپ ملی ایک آئی ہے اور اس کا اس کا ایک اہم امتیاز ہے بھی ہے کہ آپ ملی ایک آئی تعلق کا دائر ہو دسرے سے متصادم نظر آتا ہے اور نہ دوسرے کی حدود میں مداخلت کرتا ہے۔ یہی وہ داز ہے کہ اگر ہم میں سے ہر شخص اسے عملی طور پر اختیار کرلے تونہ صرف میں مداخلت کرتا ہے۔ یہی وہ داز ہے کہ اگر ہم میں سے ہر شخص اسے عملی طور پر اختیار کرلے تونہ صرف اس کی گھر بلواور خائی زندگی خوشگوار ہو سکتی ہے بلکہ معاشر ہ بھی جنت نظیر معاشر ہ بن سکتا ہے۔ دنیاوی زندگی کے تعلقات میں سے سب سے اہم گھر بلو زندگی کا تعلق ہے ، جس میں والدین ، بیوی ، بیچاور رشتہ دار شامل ہیں۔ ان تمام رشتوں کی نوعیت باہم مختلف ہے مگر ان رشتوں کا امتیاز برقرار رکھتے ہوئے ان سے اعتدال پر مبنی تعلق کو قائم رکھنا اصل کمال ہے۔گھر بلوزندگی حیاتِ انسانی کا برقرار رکھتے ہوئے ان سے اعتدال پر مبنی تعلق کو قائم رکھنا اصل کمال ہے۔گھر بلوزندگی حیاتِ انسانی کا ایک ایسا باب ہے جہاں اعتدال اور احتیاط سے ہر ایک کے ساتھ تعلقات نبھانا کا میابی اور قلبی سکون کا ایک ایسا باب ہے جہاں اعتدال اور احتیاط سے ہر ایک کے ساتھ تعلقات نبھانا کا میابی اور قلبی سکون کا

رازہے،بصورتِ دیگرافراط و تفریط یامعمولی سی بےاحتیاطی انسان کونہ صرف اخروی کامیابی سے محروم کر دیتی ہے بلکہ دنیامیں بھی بے سکونی اور ہیجان واضطراب مقدر بنار ہتاہے۔

ہمارے گھریلو حالات میں ناخوشگواری، ناچاقی اُور عدم اطمینان کی کیفیات کا مشاہدہ عام ہے۔
ہمارے گھروں کی کیفیت ہمارے لیے ایک المیہ ہے۔ ہم سب اس حوالے سے پریشان بھی ہیں اور ان
مشکلات کے حل کی تلاش میں بھی ہیں۔ گرشاید ہم اس حقیقت سے بہت کم واقف ہیں کہ ہماری ان
پریشانیوں کا حل ہمارے گھر میں ہی موجود ہے۔ صرف ضرورت اس امرکی ہے کہ ہم اس سمت غورو
فکر کریں، اسے سمجھیں اور پھر خلوصِ دل کے ساتھ اس پر عمل پیراہوں۔

انسان کی گھریلوزندگی بعنی اس کے خاندان کے افراد میں میاں ہیوی، والدین، اولاد اور رشتہ دار شامل ہیں۔ گھر کے اندر موجودان تمام افراد کا ایک وحدت کی صورت میں مثبت انداز میں ہمر گرم رہنے سے پورا گھر اور خاندان راحت و سکون پاتا ہے اور اس میں کسی جانب سے بھی خلل اور رکاوٹ پورے گھریلو ماحول کو متاثر کر ڈالتی ہے۔ اس لیے گھریلوزندگی کے استحکام کا مدار اس بات پر ہے کہ اس کے تمام افراد باہم ایک دو سرے سے کس حد تک جڑے ہوئے ہیں۔ گھریلوزندگی کے ان اجزاکو باہم مر بوط رکھنے کے لیے دین اسلام میں واضح ہدایات موجود ہیں اور حضور نبی اکر م ملتی ایک ہے اس سلسلے میں اپنا اسوہ حسنہ عطافر مایا ہے۔

ہماری گھریلوزندگی کس طرح خوشگوار ہوسکتی ہے اور ہم گھر میں موجود افرادسے کس طرح کا تعلق استوار رکھیں کہ بید دنیاوی تعلقات ہماری اخروی فلاح کاذریعہ بھی بن جائیں ؟اس حوالے سے ہمارے لیے رسول اکرم نبی رحمت ملٹی الیٹی کی حیات مبار کہ میں بہترین سبق موجود ہے۔ آپ ملٹی الیٹی نے حسن تدبیر اور اعتدال کے سبب گھریلوزندگی سے تعلق رکھنے والے ہر ایک رشتہ کواس طرح نبھایا کہ امت کے لیے رہنمائی ور ہبری کی ایک مثال قائم فرمادی۔ ذیل میں حضور نبی اکرم ملٹی الیٹی کے اسوہ حسنہ کی روشنی میں گھریلوزندگی کو خوشگوار بنانے کے لیے خاندان کے جملہ افراد؛ والدین، از واج، اولاد حسنہ کی روشنی میں گھریلوزندگی کو خوشگوار بنانے کے لیے خاندان کے جملہ افراد؛ والدین، از واج، اولاد حسنہ کی روشنی میں گھر کے اندر رہنے والے کا حق ادار تاریخ والے کا حق ادار تاریخ والے کا حق ادار تاریخ والے کا حق ادار کرتا ہے تو گھر امن و سکون کا گھوار ابن سکتا ہے:

# ا\_حقوقِ والدين کي ادائيگي

گھریلو زندگی میں سب سے پہلا اور بڑا تعلق'' والدین'' ہیں۔انسان اپنی پیدائش سے لے کر زندگی کے بہت سے معاملات میں ان کا محتاج ہے۔انسان اپنی پوری زندگی میں ان سے فیض یاب ہوتا اور فائد کے اٹھاتا ہے۔ انسان پر اس کے والدین کے احسانات لا متناہی ہیں۔ یہی وجہ ہے آپ ملٹی آیکٹی نے فرما یا کہ فرما یا کہ کوئی اولادا پنے باپ کا بدلہ نہیں چکا سکتی۔ سوائے اس کے کہ وہ باپ کو کسی کے پاس غلام و یکھے اور اسے خرید کر آزاد کر دے۔

(سنن ترمذی،۳: ۱۹۱۳،الرقم:۱۹۱۳)

قرآن مجیدنے والدین کے ساتھ سلوک کے لیے لفظ احسان استعال کیاہے، جس کے مفہوم میں حسن سلوک اور ان کی اطاعت و تابعد اری شامل ہے۔اللہ تعالی نے قرآن مجید میں اپنی عبادت کرنے اور شرک نہ کرنے کی تلقین کے فور اً بعد والدین کے ساتھ حسن سلوک کا حکم دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

وَاعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْمِ كُوابِهِ شَيْئًا وَّبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا-

(النساء، ١٠ : ٣٦)

'' اور تم اللہ کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھہراؤ اور مال باپ کے ساتھ بھلائی کرو۔''

آپ طلّی ایکی نیر احادیث مبارکه میں والدین کی خدمت کی جانب متوجه کیا ہے۔ کسی روایت میں آپ طلّی ایکی نیر احادیث مبارکه میں والدین کی خدمت کو رزق میں میں آپ طلّی ایکی نی خدمت کو رزق میں اضافے اور عمر کی درازی کا سبب قرار دیا۔۔ اور کسی جگه والدین کی خدمت کو الله کی رضا مندی کا باعث بھی بتایا۔ جبکه والدین کی نافر مانی اور خدمت نه کرنے والے شخص کو بدقسمت ترین شخص قرار دیتے ہوئے آپ طلّی ایکی نیاز مول دیتے ہوئے آپ طلّی ایکی نیاز مول کو بات میں بایا کہ وہ شخص رسوااور بے عزت ہوا۔ صحابہ نے پوچھا: کون یار سول الله ؟ آپ طلّی ایک کو بڑھا ہے کی حالت میں بایا الله ؟ آپ طلّی ایک کو بڑھا ہے کی حالت میں بایا اور (ان کی خدمت کرکے) بہشت میں داخل ہونے کاموقع حاصل نه کیا۔

(صحیح مسلم ۲: ۱۲۵، قم: ۲۵۵۱)

آپ طلنی آیکی میں وصال اور والدہ آپ طلنی آیکی کی پیدائش سے قبل اور والدہ آپ طلنی آیکی کے بچپن میں وصال فرما چکی خصیں ،اس لیے آپ طلنی آیکی کی کان کی خدمت کا موقع بھی نہ مل سکا۔ لیکن آپ طلنی آیکی کی نے اپنے رضاعی والدین حضرت حلیمہ اور حضرت حارث کی کے ساتھ نہایت محبت واحترام والا سلوک رکھا۔ حضرت عمر بن سائب کی روایت کرتے ہیں کہ ایک بار آپ طلنی آیکی تشریف فرما شخے کہ آپ کے رضاعی والد تشریف لائے۔ آپ طلنی آیکی نے ان کے لیے اپنے کیڑے کا بچھ حصہ بچھادیا، جس پر وہ بیٹھ گئے، پھر آپ طلنی آیکی کی رضاعی والدہ تشریف فرماہو گئیں، آپ طلنی آیکی نے اس کیڑے کا مزید حصہ ان کے لیے در از فرمادیا، وہ بھی اس پر تشریف فرماہو گئیں، پھر آپ طلنی آیکی کے رضاعی بھائی تشریف لائے تو لیے در از فرمادیا، وہ بھی اس پر تشریف فرماہو گئیں، پھر آپ طلنی آیکی کے رضاعی بھائی تشریف لائے تو

آپ کھڑے ہو گئے اور انہیں اپنے سامنے بٹھادیا۔ (البدایہ، والنہایہ، ۳: ۳۹۳)

آپ طائی آیا کم کا بیا اسوہ حسنہ ہماری را ہنمائی کرتاہے کہ ہم اپنے والدین کے ساتھ محبت اور احترام پر مبنی تعلق کو بہر صورت قائم رکھیں۔آج ہمارے گھروں میں اس حوالے سے صورت حال ناگفتہ بہ ہے۔ ہم بعض او قات لا پرواہی میں اور مجھی جانتے ہوجھتے بھی الیم باتیں کرجاتے ہیں جو والدین کے احترام کے منافی ہیں۔ ہمارے رویے دین اسلام کی تعلیمات کے مطابق نہیں ہوتے۔ نتیجتا گھریلو زندگی کے اس بڑے دائرے اور تعلق کو نظر انداز کرنے اور اس کاحق ادانہ کرنے کے سبب گھر میں ہمہ وقت نہ صرف ناخوشگواری کا ماحول قائم رہتاہے بلکہ ہم اللدرب العزت کی برکت ورحمت سے بھی محروم رہتے ہیں۔ یہ سب ہمارے لیے لمحہ فکریہ ہے، لہذا ہمیں اس حوالے سے اپنی زندگیوں کا جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔

## ۲\_حقوقِ زوجین کیادا ئیگی

انسان کی گھریلوزندگی کی خوشگواری اور طمانیت قلبی کا دوسرا بڑا تعلق ازواج (میاں بیوی) کے باہمی تعلق پر بہنی ہے۔ عورت بیوی ہونے کی حیثیت سے اور مرد شوہر ہونے کی حیثیت سے ایک دوسرے سے محبت بھی رکھتے ہیں اور ایثار وقر بانی کا سلوک بھی کرتے ہیں۔ مردکا اکثر وقت اپناہل خانہ کے ساتھ گزرتا ہے، اس لیے وہ دوسرول کے سامنے تو اپنا بھر م بر قرار رکھ سکتا ہے مگر اپنے گھر والوں کے سامنے بھر م قائم رکھنا بہت مشکل ہوتا ہے۔ اس کی بد مزاجی، غصہ، تلخی، قول و عمل میں فرق اور دیگر عیوب گھر والوں کے سامنے آتے رہتے ہیں۔ یہی صورتِ حال ایک عورت کی بحیثیت بوی کے ہوتی ہے۔ اس حوالے سے اگر ہم آپ ملٹے آتے رہتے ہیں۔ یہی صورتِ حال ایک عورت کی بحیثیت بیوی کے ہوتی ہے۔ اس حوالے سے اگر ہم آپ ملٹے آئیل کی حیاتِ طیبہ اور عادات واخلاق کا جائزہ لیس تو بیا مسامنے آتا ہے کہ آپ ملٹے آئیل کی گریاں تعلق میں ان چیزوں کا شائبہ تک نہیں ماتا۔ آپ ملٹے آئیل کی جو ایک نہیں ماتا۔ آپ ملٹے آئیل کی جو ایک نہیں مات ہی جو ایک نہیں مات ہوتی ہے ہم اپنے گھریلو ماحول میں پیدا ہونے والی تلخیوں اور اپنے عیوب کو دور کر سکتے ہیں۔ قرآن مجید میں شوہروں کو بیولوں کے حوالے سے حکم دیا گیا !

وَعَاشِهُ وَهُنَّ بِالْمَعُرُونِ فِ (النساء، ١٩)

" اور ان کے ساتھ اچھ طریقے سے برتاؤ کرو۔"

ازواجِ مطہرات سے تعلق کے حوالے سے آپ ملی آلیکم کی حیات طیبہ اس آیتِ مبار کہ کی عملی تصویر تھی۔ حضرت عائشہ صدیقہ ﷺ فرماتی ہیں کہ آپ ملی آلیکم نے فرمایا:

خيركم خيركم لاهلى وانا خيركم لاهلى-

(سنن ترمذی،۵: ۵۷م، رقم ۳۹۲۱)

تم میں سے بہتر وہ ہے جواپنے گھر والوں کے لیے بہتر ہے اور میں اپنے گھر والوں کے لیے تم سے بہتر ہوں۔

آپ اللَّيْ الَيْهِ فَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَور توں كے ساتھ اچھے سلوك اور صلح جوئى كى زندگى بسر كرنے كى تلقين فرمائى ہے۔ايک شخص نے آپ اللَّيْ الَيْهِ فَيْلَةِ فَم كى خدمت ميں عرض كى كه يار سول الله اللَّهُ اللَّهِ فَيْلَةِ فَم بيوى كاشو ہر پر كياحق ہے ؟آپ اللَّهُ اللَّهِ فِيْلَةٍ فِي فرمايا:

ان يطعمها اذا طعم وان يكسوها اذا اكتسى ولايض بالوجه ولا يقبح ولا يهجرالا في البيت - (سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، \*٢:٥٩ ، رقم: \*١٨٥)

جب خود کھائے تواس کو کھلائے ، جب خود پہنے تواس کو پہنائے۔ نہاس کے منہ پر تھپڑ مارے ، نہ اس کو برابھلا کہے اورا گراس سے علیحد گیا ختیار کرنی پڑے تو یہ گھر کے اندر ہی ہو۔

عور تول کے مزاج میں حساسیت، جلد بازی، ضداور ان سے ملتی جلتی خصلتیں مردوں کی نسبت زیادہ ہوتی ہیں۔ یہ باتیں ان کے مزاج کا حصہ ہیں، جنھیں تبدیل نہیں کیا جاسکتا۔ بعض او قات مرد حضرات عور تول کی ان نفسیاتی کیفیات کو سمجھنے سے قاصر رہتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ وہ ان کی ضد کو سمختی سے کام لے کر ختم کر دیں گے۔ آپ ملٹی ایک نہایت عمدہ تشبیہ کے ذریعے ایسے حضرات کے لیے نفیجت فرمائی۔ آپ ملٹی ایک نہایت عمدہ تشبیہ کے ذریعے ایسے حضرات کے لیے نفیجت فرمائی۔ آپ ملٹی ایک نمایا:

عور توں کے ساتھ نیکی کا برتاؤ کرو کیونکہ ان کی پیدائش پیلی سے ہوئی ہے۔اس کے ٹیڑھے پن کے ساتھ تم جس قدر کام لے سکتے ہو، لو۔اگر تم اس کو سیدھا کرنے کی فکر کروگے تواس کو توڑ ڈالو گے۔ (بخاری کتاب النکاح، باب الوصاۃ بالنساء)

اسی طرح آپ طبی گیریتی نے مردوں کو بیویوں کے معاملے میں خوشی، قناعت اور رضا کے حوالے سے رہنمائی عطا کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ کوئی مومن شوہر اپنی مومنہ بیوی سے نفرت نہ کرے۔اگر اس کی کوئی عادت ناپندیدہ ہو گی تواس کی کوئی دوسری عادت پسندیدہ بھی توہوگی۔

(صحیح مسلم، ۲: ۱۸۳۱، قم: ۱۴۹۸)

حضور نبی اگرم طرفی آیکم علی نے مردول کے ساتھ ساتھ خواتین کو بھی اپنے شوہروں کی اطاع<mark>ت و</mark> فرمانبر داری کرنے اور انہیں خیر و فلاح کے راہتے پر گامزن رہنے کی تلقین فرمائی ہے۔آپ ملی آیکی ہے عورت کو شوہر کی مکمل اطاعت کرنے کا حکم دیتے ہوئے فرمایا: ا گرمیں اللہ کے سواکسی اور کو سجدہ کرنے کا حکم دیتا توعورت کو حکم دیتا کہ وہ اپنے شوہر کو سجدہ کرے۔ (سنن تر مذی، ۲: ۳۸۲، رقم: ۱۱۲۲)

حضرت ام سلمۃ ﷺ سے روایت ہے کہ آپ طنّ ایّلَیّم نے فرمایا کہ جس عورت کا اس حالت میں انتقال ہوا کہ اس کاشوہر اس سے راضی تھا، تووہ جنت میں داخل ہو گی۔ "

(سنن ابن ماجه، ۲: ۵۹۲، قم: ۱۸۵۴)

آپ طرائی آلیم نظر گیارہ شادیاں کی گزاری اور کئی مصلحتوں کے پیش نظر گیارہ شادیاں کیں اور ایک وقت میں رہیں۔ اس کے باوجود اور ایک وقت میں رہیں۔ اس کے باوجود

آپ طلی آیکٹی نے نہ صرف بہترین عاکلی زندگی بسر فرمائی اور اعلی ترین معیار کے مطابق اپنااسوہ حسنہ پوری دنیا کے سامنے پیش فرمادیا بلکہ اس حوالے سے جامع ہدایات بھی عطافر مائیں۔

ایک گھر کے اندر رہنے والے مسال ہیوی، والدین، اولاد مسال ہیوی، والدین، اولاد ایک وحد سے ہیں، ایک مسکون کے لئے سے کا مسروری ہے

آپ طلق آلی از واج میں سے کسی کی حق تلفی پاکسی کے ساتھ بے انصافی نہیں ہونے دیتے سے حصرت عائشہ کے فرماتی ہیں کہ آپ طلق آلی آئی نے جوراتیں جس جس زوجہ محترمہ کے ہاں گزار نے کاشیڈول قائم فرمایا تھا، آپ طلق آلی آئی اس کی اتنی پابندی فرماتے کہ مجھی ہم میں سے کسی کو کسی پر ترجیج نہ دیتے۔ایسا شاذ و نادر ہی ہوتا کہ آپ طلق آلی آئی سب از واج مطہرات کے یہاں تشریف نہ لے گئے ہوں۔ آپ طلی آلی آئی روزانہ عصر کی نماز کے بعد از واج کے گھروں میں تشریف لے جاتے،ان کے پاس بیسٹھتے، ان کے حالات معلوم کرتے۔ جب رات ہوجاتی تو وہاں تشریف لے جاتے، جہاں باری ہوتی اور وہیں شب بسر فرماتے۔ (سیرت النبی، ۲۶، ص ۲۱،۲۲۰)

آپ طلی آئی آئی کی کازواج مطہرات نے بھی آپ طلی آئی آئی کی اطاعت کاحق کردیا۔ آپ طلی آئی آئی کی کئی آپ طلی آئی آئی کی گئی

ازواج عیش و عشرت کے ماحول میں پلی بڑھی تھیں اور مالدار گھرانوں سے تعلق رکھتی تھیں لیکن آپ ملٹی آئیل کے مشفقانہ طرزِ عمل، محبت اور ہر ایک کے حقوق کی ادائیگی نے انھیں بھی دنیا کی عارضی نعمتوں کی طرف متوجہ نہ ہونے دیا اور نہ بھی انھوں نے حضور نبی اکرم ملٹی آئیل سے دنیاوی اسباب کا مطالبہ کیا۔ آپ ملٹی آئیل گھریلو معاملات کو انسانی فطرت و مزاج کے مطابق چلاتے۔ آپ ملٹی آئیل کی حیات مبارکہ میں تصنع اور تکلف نہ تھا۔

آج ہماری اخراجات سے بھری ہوئی زندگی اور اس کے نتیج میں پیدا ہونے والے مسائل کو حل کرنے کے لیے بھی ضروری ہے کہ آپ ملٹی آئی ہم کے اسوہ حسنہ کے ان واضح پہلوؤں کی روشنی میں عمل پیرا ہونے کے خواب کو پیرا ہونے کے خواب کو شرمندہ تعبیر کر سکتے ہیں۔
شرمندہ تعبیر کر سکتے ہیں۔

### (۳)حقوق اولاد کی ادائیگی

گھریلوزندگی کا تیسرااہم پہلواولاد سے تعلق رکھتا ہے۔اسلام سے قبل والدین کو تواپنی اولاد پر لا محدود اختیارات حاصل سے مگر اولاد کا والدین پر کسی طرح کا کوئی حق نہیں مانا جاتا تھا۔آپ ملٹھائیلہم نے اس باب میں بھی حقوق و فرائض کا توازن و تناسب قائم کیااور واضح فرمادیا کہ والدین اور اولاد کے حقوق و فرائض کے پیانے بے شک جدا جدا ہیں مگر کوئی بھی اپنے ذمہ فرائض کی ادائیگی سے بالا تر نہیں۔آپ ملٹھائیلہم نے ارشاد فرمایا:

ليس منا من لم يرحم صغيرنا ولم يوقى كبيرنا-

وہ شخص ہم میں سے نہیں جو ہمارے چھوٹوں پر رحم نہ کرے اور ہمارے بڑوں کا احترام نہ کرے۔(حاکم،۱۰: ۱۳۱،رقم:۲۰۹)

آپ ملٹی آیکٹی نے اولاد کی تعلیم اور تربیت کی جانب متوجہ کرتے ہوئے فرمایا کہ کوئی والداپنے بچے کو اس سے بہتر تحفہ نہیں دے سکتا کہ وہاس کواچھی تعلیم دے۔

(سنن ترمذی، ۱۹۵۹) (مین ترمذی، ۱۹۵۹)

اسلام کی نظر میں اولاد کے حوالے سے لڑکا اور لڑکی میں کوئی فرق نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آپ ملٹی آئیل میں کوئی فرق نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آپ ملٹی آئیل میں کے دوبیٹیوں کی پرورش کے حوالے سے فرمایا: جس بندہ پراللہ تعالیٰ کی طرف سے دوبیٹیوں کی ذمہ داری ڈالی گئی اور اس نے ان کے ساتھ اچھاسلوک کیا تو یہ بیٹیاں اس کے لیے دوزخ سے نجات کاسامان بن جائیں گی۔ (صحیح بخاری، کتاب الادب)

آپ صَالَالِيْرَةِ كَابِيهِ اسوهُ حسنه

ہماری را ہ نمائی کر تاہے کہ ہم

اپنے والدین کے ساتھ محبت

اور احت رام پر مبنی تعلق کو

بهر صورت قائم رکھیں

تمیمی بیٹے ہوئے تھے۔انھوں نے کہا کہ میرے دس لڑکے ہیں، میں نےان میں سے کنی کو بھی نہیں چوم<mark>ا۔</mark> آپ ملٹی آیٹم نےاس کی طرف دیکھ کر فرمایا کہ جور حم نہیں کر تا(اس پر)رحم نہی<mark>ں کیاجاتا۔</mark>

(صحیح بخاری، کتابالادب، باب رحمة الوالد وتقبیله)

آپ ملتی آیتی کا اولاد اور بچوں سے تعلق کا یہ پہلو جامع نوعیت کا ہے۔ آپ ملتی آیتی نے صرف ان سے محبت کا اظہار ہی نہیں کیا بلکہ ہمہ وقت ان کی تربیت کا بھی اہتمام کرتے اور ان کے معمولات و معاملات کی نہایت کڑی گرانی بھی فرماتے۔

حضرت فاطمہ ﷺ آپ ملی ایک محبوب ترین صاحبزادی ہیں لیکن اس محبت کے باوجود بھی آپ ملی ایکن اس محبت کے باوجود بھی آپ ملی آیکی آپ مرتب کے باوجود بھی آپ ملی آیکی نے انھیں دنیاوی نعتوں کی فراہمی کے حوالے سے دیگر صحابہ و صحابیات پر ترجیح نہیں دی۔ چکی پیس پیس کران کے ہاتھوں میں چھالے پڑ گئے تھے اور گھر کا تمام کام تنہا کر تیں اور مشقتیں اٹھاتی تھیں۔ایک بارجب آپ ملی آیکی سے گھر کے کام کے لیے کنیز کی خواہش کا اظہار کیا تو آپ ملی آیکی میں اور خرایا کہ یہ فقراد بتیموں کا حق ہے۔

ایک بار حضرت علی المرتضلی کے خضرت فاطمہ الزہر ایک کوسونے کا ہار دیا۔ آپ ملٹی ایک کی علم ہواتو فرمایا کہ اے فاطمہ! کریا تم لوگوں سے یہ کہلوانا چاہتی ہو کہ رسول اللہ ملٹی ایک کی صاحبزادی کے ہاتھ میں آگ کی زنجیر ہے۔ یہ سن کرانھوں نے وہ ہار چے دیا۔ آپ ملٹی ایک کی خرجب اس امرکی اطلاع ملی تو فرمایا کہ اللہ کا شکر ہے جس نے فاطمہ کوآگ سے نجات دی۔

(سنن نسائي، كتاب الزينة، باب كرامية النساء في اظهار الحلي والذهب)

ایک بارآپ ملٹی آیٹی کی کسی سفر سے واپسی کی خوشی میں حضرت فاطمہ ﷺ نے دروازے پر پردہ لاکادیا اور امام حسن و حسین ﷺ کو چاندی کے کنگن پہنادیئے۔ آپ ملٹی آیٹی جب تشریف لائے تو یہ معاملہ دیکھ کرواپس ہوگئے۔ حضرت فاطمہ الزہر اﷺ کو جب آپ ملٹی آیٹی کی ناراضگی کا علم ہوا تو آپ ﷺ کی ناراضگی کا علم ہوا تو آپ ﷺ نے پردہ فوراً پھاڑ دیا اور حسنین کریمین ﷺ کے ہاتھوں سے کنگن اتار دیے۔ حسنین کریمین ﷺ روتے ہوئے آپ ملٹی آیٹی کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ ملٹی آیٹی نے فرمایا کہ یہ میرے اہل بیت ہیں، میں نہیں چاہتا کہ میرے اہل بیت دنیاوی لذتوں سے آلودہ ہوں۔

(سنن نسائی، کتاب الزینة، باب کراہۃ النہ آء فی اظہار الحلی والذهب)

افسوس کہ آج ہمارے ہاں اس پہلو کو یکسر نظر انداز کیا جاتا ہے۔ والدین خصوصاً والدروزگار کے امور میں اس قدر مصروف ہیں کہ انہیں اپنی اولاد کی تربیت کے پہلوپر توجہ دینے کی فرصت ہی نہیں۔ یہ بھی عام مشاہدہ ہے کہ والد کی بعض صور توں میں تو کئی گئی روز بچوں سے ملا قات ہی نہیں ہوتی۔ والدین کی نظر آج اولاد کے حوالے سے صرف یہ ہے کہ وہ کسی طرح اعلی تعلیمی ڈگریاں لیں اور پھر اعلی تعلیم کے لیے یا ملازمت اور کاروبار کے لیے ہیر وان ملک چلے جائیں۔ آج والدین کے ہاں اولاد کے اعلی تعلیم کے لیے یا ملازمت اور کاروبار کے لیے ہیر وان ملک چلے جائیں۔ آج والدین کے ہاں اولاد کے لیے حقیقی تعلیم کے لیے یا ملازمت اور کاروبار کے لیے ہیر وان ملک چلے جائیں۔ آج والدین کے ہاں اولاد کے حصول اور جائز و ناجائز ہر صورت میں اعلی مناصب تک اُخصیں پہنچانے کی حد تک رہ گئی ہے۔ یہ سب اسوہ مصطفی ملٹی آئی ہے سے لاعلمی اور ناوا تفیت کا نتیجہ ہے اور اس سلسلے میں والدین اپنے فرائض اوانہ کر سخت گناہ کے مرتک ہور ہے ہیں۔ یادر کھیں کہ اولاد کی جسمانی نشو و نما کے ساتھ ساتھ ان کی وینی ورنیاوی تعلیم و تربیت کھی والدین کے اولین فرائض میں شامل ہے۔ ایک ایسی تعلیم و تربیت کا والدین کے اولین فرائض میں شامل ہے۔ ایک ایسی تعلیم و تربیت کے والدین ساتھ اخروی کامیابی سے بھی ہمکنار کر سکے۔

# ۴۔رشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی

گھریلوزندگی کاایک اور اہم پہلواہلِ قرابت کے ساتھ تعلق پر مبنی ہے۔ اہل قرابت میں وہ تمام رشتہ دار شامل ہیں جو کسی بھی رشتہ کی روسے بندے سے قرابت رکھتے ہوں اور پھران میں سے جو جس قدر قریب ہوگا، اسی قدر وہ ہمارے حسنِ سلوک کا مستحق ہوگا۔ دینِ اسلام تمام رشتہ داروں کو ایک دوسرے کا دلی خیر خواہ ہمدرد، مددگار اور غم وخوشی میں ان کے ساتھ کھڑا ہوادیکھنا چاہتا ہے۔ قرآن مجید میں متعدد مقامات پر رشتے داروں سے حسنِ سلوک کا حکم دیا گیا ہے اور احادیث مبارکہ میں صلہ

ر حمی کی بار بار تاکید فرمائی گئی ہے۔اسلام نے خون کے رشتوں کو حرمت عطاکرنے اور ان کا حترام قائم رکھنے کے لیے بہت سے اقدامات کیے ہیں۔اہلِ قرابت کے ساتھ حسنِ سلوک اللہ تعالیٰ کے ان خاص احکام میں سے ہے جن کا انسان سے عہد لیا گیا ہے۔ار شاد فرمایا:

وَاذُ اَخَذُنَا مِيْثَاقَ بَنِي ٓ اِسْ آءِيْلَ لَا تَعْبُدُونَ اِلَّا اللهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَّذِي الْقُنْ إِلَّ اللهَ وَالْمَسْكِيْنِ اِحْسَانًا وَّذِي الْقُنْ إِلَى اللهُ وَالْمَسْكِيْنِ الْحَسَانَا وَذِي الْقُنْ إِلَى اللهُ وَالْمَسْكِينِ الْحَسَانَا وَذِي الْقُنْ إِلَى اللهَ وَالْمَسْكِيْنِ اللهَ عَلَيْ اللهُ وَالْمَسْكِيْنِ اللهَ عَلَيْ اللهُ وَالْمَسْكِيْنِ اللهَ عَلَيْ اللهُ وَالْمُسْكِيْنِ اللهَ عَلَيْ اللهُ وَالْمُسْكِيْنِ اللهُ وَالْمُسْكِيْنِ اللهُ وَالْمُسْتَالَةُ وَالْمُسْتَالَةُ وَالْمُسْتَالُونِ اللهُ وَالْمُسْتَالُونِ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

" اور (یاد کُرو) جب ہم نے اولادِ یعقوب سے پختہ وعدہ لیا کہ اللہ کے سوا (کسی اور کی) عبادت نہ کرنا، اور مال باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرنا۔" (البقرہ، ۲: ۲۳) آپ طلی گیاہی زندگی کے دوسرے معاملات کی طرح دشتہ داروں کے حوالے سے بھی حقوق و فراکض کو توازن کے ساتھ قائم کرنے کی تاکید فرماتے اور خود بھی اس پر عمل پیراہو کرد کھاتے تھے۔آپ طلی گیاہی نے تھا تھی اسلام کے آغاز میں ہی لو گوں کو صلح جو کی اور صلح رحمی کی تاکید کی۔ یہ آپ طلی این اور کو شوں ہی کا نتیج تھا کہ دنیائے عرب جو آپ طلی می اختلافات کو کہ دنیائے عرب جو آپ طلی می اختلافات کو ہوگی۔آپ طلی منافر توں اور خاندانی اختلافات کو موگئی۔آپ طلی قرابت میں بھائی چارے کو فروغ دیتے ہوئے دشتہ داروں کے باہمی تعلقات کو مستحکم فرمایا۔ آپ طلی گیاہی خوازہ نے اپنی دعوت کا آغاز ہی میں اپنے دشتے داروں سے کیا اور ان کے نام لے لے کر ان تک آپ طلی گیاہی نے اپنی دعوت کا آغاز ہی میں اپنے دشتے داروں سے کیا اور ان کے نام لے لے کر ان تک اسلام کا پیغام پہنچا یہ تی داروں سے کیا اور ان کے نام لے لے کر ان تک اسلام کا پیغام پہنچا یہ تی جو آپ طلی گیاہی ہی بھی آپ طری گیاہی ہی نے جو ابی کارروائی کے طور پر کوئی ایسااقدام نہ کیا جن سے مشر کین مکہ اور آپ طری گیا گیاہی ہی تھی آپ کی خور سے آپ طری تھی ان گیا گیاہی کی خور کی کا لفت میں پیش پیش پیش سے ماخص کوئی نقصان اٹھانا پڑتا۔

جب یمن کے سر دار ثمامہ نے ایمان لانے کے بعد اہل مکہ کو غلے کی فراہمی بند کردی تواہل مکہ نے آپ طالحہ آلیا ہی ہی ہند کردی تواہل مکہ نے آپ طالحہ آلیا ہی ہی ہم آپ کے رشتے دار ہیں، آپ طالحہ آلیا ہی ہی کہ کر ہمار اغلہ بحال کروادیں۔آپ طالحہ آلیا ہم نے ان کی در خواست قبول کی اور حضرت ثمامہ کے کواہل مکہ کاغلہ بحال کرنے کا حکم دیا۔

(سيرتِ طلبيه، ٣: ١٢٢)

غزوہ بدر کے موقع پر جو قیدی گرفتار ہو کر مدینہ منورہ لائے گئے، ان میں آپ ملٹھ آیا ہم کے چپا حضرت عباس ﷺ بھی شامل تھے۔ان تمام قیدیوں کو باندھ کرر کھا گیا تھا۔رات کورسی اورز نجیروں کی شخق کے سبب حضرت عباس کے کراہنے کی آواز آپ ملٹھ اُلِیا ہم نے سنی توآپ ملٹھ اُلِیا ہم بے قرار ہو گئے۔ صحابہ کرام ﷺ کے پوچھنے پر آپ ملٹی اُلِم نے اپنی بے قراری کا سبب بیان فرمایا تو صحابہ ﷺ نے حضرت عباس ﷺ کی زنجیریں کھولنے کی اجازت طلب کی توآپ ملٹی اُلیم نے اس موقع پر بھی صرف انہیں یہ سہولت دینے کے بجائے تمام قیدیوں کی زنجیریں کھولنے کا حکم دیا۔ (حلبی، ۲:۴۵۸)

اسی طرح فنخ مکہ کے وقت آپ ملٹھ آیکٹم کی چپازاد بہن اور حضرت ابوطالب کی کی صاحبزادی حضرت ام ہانی کے نابن ہمیرہ کو پناہ دی۔ حضرت علی کہتے تھے کہ وہ اس کو قتل کریں گے۔ آپ ملٹھ آیکٹم نے یہ سن کر فرمایا:

### قيراجرنامن اجرت ياامهان-

(صحیح بخاری، کتاب الجهاد، باب امان النساء وجوارتن)

اے ام ہانی جسے تم نے پناہ دی، اسے ہم نے بھی پناہ دی۔

گریاوزندگی کے اس اہم پہلواور تعلق کے حوالے سے اگر ہم اپنے احوال پر نگاہ دوڑائیں تو ہمیں کسی اعتبار سے بھی نبی رحت المیٹی آئی سے کوئی نسبت معلوم نہیں ہوتی۔ رشتے داروں سے ہمارے تعلقات کی قطعاً وہ نوعیت نہیں ہے جو آپ المیٹی آئی کے امتی ہونے کی حیثیت سے ہونی چاہیے۔ ہم تو معمولی باتوں کی وجہ سے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے قطع تعلقی کر لیتے ہیں۔ رشتے داروں سے بدگمانی اور بد طنی یا اپنے مزاج کے خلاف اُن سے کوئی بات سن لیس تو تمام تعلقات اور خونی رشتوں کو یکسر فراموش کردیتے ہیں اور رشتہ داروں کی غیبت، الزام تراثی اور اس طرح کی تمام برائیوں سے اپنے نامہ اعمال کو آلودہ کرتے رہتے ہیں۔ محض اپنے حقوق کاروناروتے رہنااور اپنے اوپر عائد ہونے والے فرائض کو ادانہ کرناہمار اروز مرہ کامعمول بن چکا ہے۔ یادر کھیں کہ اہلی قرابت کے ساتھ صلہ رحی کا تعلق اللہ تعالیٰ کا قائم کیا ہوا ہے اور اس کو عزت و جرمت بھی اللہ ہی کی جانب سے عطاموئی ہے۔ یہ تعلقات اللہ کا انعام ہیں، اس لیے اس حوالے سے کوتا ہی، حرمت بھی اللہ ہی کی جانب سے عطاموئی ہے۔ یہ تعلقات اللہ کا انعام ہیں، اس لیے اس حوالے سے کوتا ہی، کا لاپر وائی اور تسائل بر تناکفرانِ نعمت قرار پاتا ہے اور اس حوالے سے ہمیں بروز قیامت جوابدہ ہوناپڑے گا۔ لاپر وائی اور تسائل بر تناکفرانِ نعمت قرار پاتا ہے اور اس حوالے سے ہمیں بروز قیامت جوابدہ ہوناپڑے گا۔

#### خلاصهٔ کلام

اسلام کے معاشر تی نظام میں ہر پہلواپنے اپنے مقام پر نہ صرف مکمل ہے بلکہ ایک دوسرے سے باہم مر بوط بھی ہے۔ اسلام میں گھر بلوزندگی کے نظام کے تمام پہلو بھی آپس میں جڑے ہوئے ہیں۔ انسان اپنے گھر بلوامور کو اس انداز کے ساتھ انجام دے کہ اس کے نتیج میں کسی کی بھی حق تلفی نہ ہو۔۔۔اس کے والدین، بیوی، پچاور رشتہ دار تک کو اس سے شکایت نہ ہو۔ یہ سب کر دار واخلاق اسی صورت ہم میں پیدا ہو سکتا ہے، جب ہمارے سامنے نبی اگرم ملٹی کی آپٹی کا اسوہ حسنہ کا مل صورت میں

موجود ہو گااور ہم اس پر دل و جان سے عمل پیراہونے کاعہد لیے ہوئے ہول گے۔

اس مقصد کے حصول کے لیے اسلام انسان کے اندر سب سے پہلے اللہ تعالیٰ کے حضور جوابد ہی کا تصور پیدا کر تاہے کہ ہر شخص اپنے کیے کا خود ہی ذمہ دار ہے۔ اپنی اچھائیوں کا اجر بھی اسے ہی نصیب ہو گااور اپنی کو تاہیوں اور برائیوں کا خمیازہ بھی خود ہی بھگتنا ہو گا۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

ہو کااورا پی نوتاہیوں اور برانیوں کا تمیازہ • می خود ہی جسناہو کا۔ فراا مَنْ عَبِـلَ صَالِحًا فَلِينَفُسِهِ وَمَنْ اَسَاءَ فَعَلَيْهَا۔ (حم السجدہ:۴۷)

'' جس نے نیک عمل کیا تو اُس نے اپنی ہی ذات کے (نفع کے) لیے (کیا) اور جس نے گناہ کیا سو (اُس کا وبال بھی) اس کی جان پر ہے۔''

حضور نبی اکرم ملی ایلیم نے اس بات کو یوں بیان فرمایا:

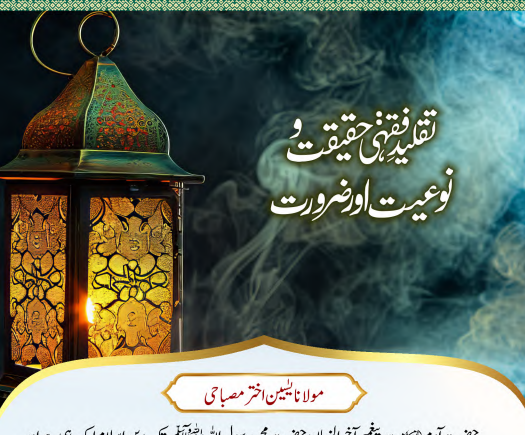
كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته-

( صحيح بخارى، كتاب الصلاة، باب الجمعة في القرى والمدن)

تم میں سے ہر شخص نگران ہے اور تم میں سے ہر ایک سے اس کی رعایا کے بارے میں بازپر سہوگ۔
ہمارے گھریلو معاملات اور آپس کی رخبتیں اور ناچا قیاں اسوۂ حسنہ اور تعلیمات نبوی ملٹی ایک سے
ہمارے گھریلو معاملات اور آپس کی رخبتیں اور ناچا قیاں اسوۂ حسنہ اور تعلیمات نبوی ملٹی ایک ہوا ہتا ہے
روگردانی کے سبب ہیں۔انسان اپنے گھر کو اپنے لیے جائے امن اور مقام راحت واطمینان بناناچا ہتا ہے
لیکن جب گھر کا نظام درست نہج پر استوار نہیں رہتا تو وہ ذہنی، قلبی، نفسیاتی اور جسمانی طور پر مسائل و
مشکلات کا شکار ہوتا چلا جاتا ہے۔ لہذا ہم سے ہر ایک شخص کو چاہیے کہ وہ اسوۂ نبوی ملٹی ایک کی روشنی
میں اپنے معاملات، طرزِ عمل، رویوں اور مزاج کا از سر نو جائزہ لے اور اپنی ان کوتا ہیوں اور خامیوں پر
قابویانے کی کوشش کرے جن کا وہ شکار ہے۔اس لیے کہ:

وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إلاَّ مَاسَعٰى - (النجم: ٣٩)

" اور یہ کہ انسان کو (عدل میں) وہی کچھ ملے گا جس کی اُس نے کوشش کی ہو گی (رہا فضل اس پر کسی کا حق نہیں وہ محض اللہ کی عطا و رضا ہے جس پر جتنا چاہے کر دے)۔"
اسوہ حسنہ ہمارے لیے بہترین مشعل راہ ہے، جو نہ صرف ہدایات کا ایک مکمل پیچ ہے بلکہ آپ ملٹی آلیتی ہے نے اپنے عمل کی صورت میں ہمیں مکمل راہنمائی بھی عطا فرمائی ہے۔ آپ ملٹی آلیتی کی سر بے مطہرہ ہماری زندگی کے چھوٹے چھوٹے معاملات کے حوالے سے بھی ہماری رہنمائی کرتی ہے، المذاہمیں اس در پر حصول ہدایت و نجات کے لیے سوالی بننا ہوگا۔ اللہ تعالی ہمیں حضور نبی اکر م ملٹی آلیتی کی حیات طیبہ کی دوشتی میں زندگی کے ہر پہلو کو بسر کرنے اور اسوہ حسنہ پر صحیح معنی میں عمل پیرا ہونے کی حیات طیبہ کی دوشتی میں زندگی کے ہر پہلو کو بسر کرنے اور اسوہ حسنہ پر صحیح معنی میں عمل پیرا ہونے کی توقی عطافر مائے۔ آئین بجاہ سید الم سلین ملٹی آئیتی



حضرت آدم ﷺ مینیسے پینیم آخرالزمان حضرت محمدر سول الله طبی آیکی تک دین اسلام ایک ہی ہے اور یہی دین اسلام قیامت تک کے لیے الله کا محبوب اور منتخب دین ہے۔ ہر صاحبِ شریعت پینیم کو اللہ نے جس شریعتِ مطہرہ سے نوازا، وہ بعد میں اختلافِ زمان و مکان کی وجہ سے مشیتِ اللی کے مطابق تغیر پذیر ہوتی رہی جبکہ شریعتِ محمد یہ طبی آیکی کو اس نے یہ امتیاز واختصاص بخشاہے کہ اس کے بعداب کوئی شریعتِ جدیدہ نہیں اور یہی شریعتِ محمدی اپنے کمال و جامعیت کی بنیاد پر جہاں مسلمانانِ عالم کے لیے واجب الا تباع تھہری، وہیں اپنی زندگی و تا بندگی اور تازگی و شادا بی کے لحاظ سے بقائے دوام کی خلعت سے مجمی سر فراز ہوئی۔

سنتِ رسول کے ساتھ سنتِ خلفائے راشدین کی اطاعت واتباع ہر مسلمان پر فرض ہے۔اسی طرح صحابۂ کرام ﷺ کی جماعتِ مبار کہ بھی عدول و مقتدائے شریعت وامت ہے جس پر آیات واحادیث کی

بے شار ہدایات ناطق و شاہد ہیں اور ساری امت مسلمہ کااس کے مطابق اعتقاد و عمل ہے اور اسی پر اس کا اجماع بھی ہے۔ اس سفینہ نوح پر جو سوار ہواوہ ساحلِ مر ادکو پہنچااور جس نے ان نجوم ہدایت کی روشنی میں اپناسفر حیات شروع کیا، وہ کامیابی و کامر انی کے ساتھ اپنی منز لِ مقصود سے ہمکنار ہوا۔

تعقل، تفکر اور تد براہل اسلام کے لیے بموجب ہدایات وار شاداتِ کتاب و سنت ہر عہد و قرن میں ضروری ہے اور ان کا بید دینی و شرعی واجهاعی فریضہ ہے کہ اسرار ورموزِ حیات و کا کنات میں غور و خوض کرکے ان کی تحقیاں سلجھائیں اور انسانی معاشرہ کی صلاح و فلاح کے لیے وہ تمام تر تدابیر بروئے کار لائیں جن کی انہیں کچھ بھی ضرورت و حاجت محسوس ہو اور بنی نوع انسان کے حق میں کسی بھی جہت سے جس امرِ مطلوب کی کوئی بھی افادیت واہمیت متصور ہو۔ لیکن تحقیق و تفص واکتشاف وا بجاد اور اقدام و عمل کے ہر مرحلے میں قدم قدم پر اس کی رعایت اور اس کا التزام ہر مسلمان کے اوپر واجب ہے کہ اسلام و شریعتِ مطہرہ نے جواصول و قواعد وضو ابط مقرر فرماد ہے ہیں اور جو ہدایات جاری فرمادی ہیں، ان کی کسی طرح خلاف ورزی نہ ہواور الحاد واعتز ال وانحر اف وضلال و تجاوز و خروج سے اینے آپ کوہر قیمت پر محفوظ رکھا جائے۔

مہد سے لحد تک عقائد و عبادات و معاملات کے جو دائرے اسلام و شریعتِ مطہرہ نے متعین کردیئے ہیں،ان کی پابندی فرض شرعی ہے اور پینیمبر اسلام طبی آئیلی و صحابہ کرام پی کی اطاعت وا تباع سے کسی مسلمان کو کسی حال میں مفر نہیں۔اسی طرح کتاب وسنت سے ثابت وواضح احکام و مسائل میں کسی کی ذاتی رائے اور قیاس آرائی کا کوئی دخل نہیں۔نہ ہی ان کے اندر کسی بڑے سے بڑے عالم و فقیہ و مجہد کو مجال دم زدن و جرأت این وآل و جسارتِ چنیں و چنال کی کوئی گنجائش ہے۔

کتاب وسنت سے ثابت اور منصوص احکام میں تقلید کا کوئی جواز نہیں اور نہ عہدِ رسالت وعہدِ صحابہ میں زمانہ ما بعد کی اصطلاحی تقلید فقہی کا نام تھا اور نہ ہی اس کی کوئی ضرورت تھی۔ کیونکہ ان کے اقوال و اعمال براہِ راست وحی ربانی اور مشکوۃ نبوت سے مستنیر ہوا کرتے تھے۔ ہاں! صحابہ کرام بھی کے مراتب و مدارجِ علم و فہم متفاوت تھے اس لیے اعلم وافقہ صحابہ کبار سے دیگر صحابہ کرام بھی مسائل شرعیہ میں رجوع کیا کرتے تھے اور ان کے بیان کردہ احکام و مسائل کے مطابق عمل کیا کرتے تھے۔ اعلم وافقہ کی طرف رجوع وسوال کا حکم خود رب کا ننات نے دیا ہے۔ جیسا کہ قرآن حکیم ارشاد فرماتا ہے:

ن الله الله الله كُيرِان كُنْتُمُ لا تَعْلَمُوْن (النحل: ٣٣)

" سو تم اہل ذکر سے بوچھ لیا کرو اگر تمہیں خود (کھ) معلوم نہ ہو۔" اور تفقہ کی ترغیب دیتے ہوئے ارشاد فرماتاہے: وَمَا كَانَ الْمُوْمِنُونَ لِيَنْفِيهُوا كَافَّةً فَلَوُلا نَفَى مِنْ كُلِّ فِيْ قَةٍ مِّنْهُمُ طَالِّقَةٌ لِيَتَقَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوۤ الِيَهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ لِ (التوبة، ٩: ١٢٢)

" اور یہ تو ہو نہیں سکتا کہ سارے کے سارے مسلمان (ایک ساتھ) نکل کھڑے ہوں تو ان میں سے ہر ایک گروہ (یا قبیلہ) کی ایک جماعت کیوں نہ نکلے کہ وہ لوگ دین میں تفقہ (یعنی خوب فہم و بصیرت) حاصل کریں اور وہ اپنی قوم کو ڈرائیں جب وہ ان کی طرف پلٹ کر آئیں تاکہ وہ (گناہوں اور نافرمانی کی زندگی سے) بجیں۔" وہ ان کی طرف پلٹ کر آئیں تاکہ وہ (گناہوں اور نافرمانی کی زندگی سے) بجیں۔" پیغمبراسلام ملتی گیائی ارشاد فرماتے ہیں:

انها شفاء العي السوال-(ابوداؤد)

مرض جہل کاعلاج سوال ہے۔

حضرت عبداللدين عباس الله كودعادية موترسول الله طرفي الله على الشرائي الله عندار شاد فرمايا:

اللهم فقهه فى الدين وعلمه التاويل-

اے الله! انھیں دین کی فقاہت اور تفسیر و تاویل کاعلم عطافر ما۔

حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ بار گاہر سول ملی آئیٹی کی نو کری اور کثر تِ اکتساب کی وجہ سے جلیل القدر صحابہ کرام ﷺ کے در میان اپنی دینی بصیرت اور تفقہ کے باب میں امتیازی شان کے مالک تھے۔ یہاں تک کہ حضرت ابوموسی اشعری ﷺ نے حضرت ابن مسعود ﷺ کے بارے میں فرمایا:

لاتسئلونى مادامهذا الحبرفيكم - (مشكوة بروايت بخارى)

جب تک یہ عالم وفقیہ تمھارے در میان موجو دہیں ،اس وقت تک مجھ سے نہ پو چھو۔ کتاب وسنت اصل مصادرِ شریعت ہیں اور انہیں کی روشن میں قیاسِ مجتہد کو بھی علماو فقہائے اسلام نے مصادرِ شریعت میں شار کیاہے جس کی تائید مندر جہ ذیل حدیث نبوی سے ہوتی ہے :

معاذبن جبل کی کو حاکم یمن بناکر رسول الله طنی آیتم نے بوقتِ روائل سوال فرمایا کہ تمھارے پاس کوئی معاملہ فیصلہ کے لیے لایا جائے گاتو کیسے فیصلہ کروگے ؟ حضرت معاذفے عرض کیا کہ کتاب الله سے۔آپ طنی آیکم نے ارشاد فرمایا کہ اگراس میں نہ پاؤتب کیا کروگے ؟ عرض کیا کہ سنتِ رسول سے۔آپ طنی آیکم نے ارشاد فرمایا کہ اگراس میں بھی نہ پاسکوتب کس طرح فیصلہ کروگے ؟ اس وقت حضرت معاذبن جبل کی نے عرض کیا:

اجتهد برائی ولا آلو- قال فضرب رسول الله مَالِيَّهِ على صدرة وقال الحمدالله الذي وفق رسول رسول الله لها يرضى به - (ابواب الاحكام للجامع الترمذي)

اس وقت میں اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا۔ یہ سن کر رسول الله طلّ اللّهِ عن معاذبن جبل کے سینے پر ہاتھ مارتے ہوئے ارشاد فرمایا: الله کاحمد وشکر ہے جس نے رسول الله کے قاصد کواس کی توفیق دی جس سے اس کے رسول (طلّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

رسول اکرم ملی ایتی کی حیاتِ ظاہری کے بعد لا تجتبہ امتی علی الضلالة اور دیگر ارشادات کی روشنی میں عہدِ تابعین و تبع تابعین ہی میں علما و فقہائے اسلام نے اجماعِ امتِ مسلمہ کو بھی مصادر شریعت میں شامل کرلیا۔ اس طرح کتاب اللہ، سنت رسول، قیاس شرعی اور اجماعِ امت، چار مصادر شریعت (ادلہ اُربعہ) قرار پائے اور سوادِ اعظم نے فقہا و مجہدینِ امت کے علم و فضل، ان کی دینی وایمانی فہم و فراست، ان کی دیدہ ورک و تقویٰ، ان کے حزم واحتیاط اور ان کی خداتر سی و آل اندیش پر اعتماد کرتے ہوئے ان کے وضع کردہ اصول و ضوابط و کلیات و جزئیات کو جملہ احکام و مسائل غیر منصوصہ میں حرزِ جال بنایا اور درجہ بہ درجہ و عہد بہ عہد انہیں قبول کرتے اور ان کے مطابق عمل کرتے وار ان کے مطابق عمل کرتے وار ان کے مطابق عمل کرتے چا آرہے ہیں کہ یہی ہدایتِ صراط مستقیم وا تباعِ سبیل مو منین اور ادوارِ مابعد کی اصطلاحی تقلیدائمہ مجہدین ہے۔

مختلف علوم وفنون کی طرح رفتہ رفتہ فقہ اسلامی کے بھی اصول و قواعد مرتب ہوتے گئے اور تفصیلی دلائل کے ساتھ احکام شریعہ فرعیہ کے جاننے کو علم فقہ کہا جانے لگااور بیہ اصطلاحی تعریف کی گئی کہ:

العلم بالقواعد الكلية التى يتوصل بهاالى استنباط الاحكام الشرعية العملية من ادلتها التفصيلية

کتاب و سنت کی روشنی میں مقاصدِ شریعت یعنی حفظِ دین و نفس و نسل و عقل و مال، ان فقہا و مجہدین کا مطمع نظر ہے اور ان کی ساری کدو کاوش اسی محور کے گرد ہمیشہ گردش کرتی رہی ہے۔ مجہدین کا مطمع نظر ہے اور ان کی ساری کدو کاوش اسی محور کے گرد ہمیشہ گردش کرتی رہی ہے۔ مجہدین کی المسائل، اصحابِ مخہدین کی المسائل، اصحابِ شخر تی اسمی و شخر تی اسمی این دینی و علمی و شخر تی اصحابِ ترجیح اور اصحابِ تمیز نے انہیں مقاصدِ شریعت کی شخیل کی راہ میں این دینی و علمی و فکری واجتہادی توانائیاں صرف کیں اور اپنی عمر عزیز کو اسی تفقہ واجتہاد کے لیے واقف کر دیا۔ تمام مجہدین حقیقی طور پر مجہدین فی الشریعہ کے مقلدِ فقہی قرار پاتے ہیں اور انھیں کی طرف ان سب مجہدین اور دیگر مقلدین کا انتساب ہوتا ہے۔

استخرائِ مسائلِ شریعہ کاکام اب بھی جاری ہے اور آئندہ بھی جاری رہے گاکہ یہ شریعت جاوداں اور پیم رواں دواں ہے اور ہر عہد و عصر کے مسائل و قضایا کو حل کرنے کی اس کے اندر بھر پور صلاحیت موجود ہے مگر المیہ بیہ ہے کہ آئ آخری درجہ اُجتہاد کے حاملین یعنی اصحابِ تمییز کاملنا بھی مشکل ہو گیا ہے۔ باب اجتہاد بند نہیں ہواہے مگر اس کااہل بھی تو کوئی ہو؟ تعبیر کی غلطی سے ایجھے خاصے حضرات کہتے نظر

آتے ہیں کہ اجتہاد کادر وازہ بند نہیں ہواہے تو موجودہ علما کو بھی اجتہاد کرناچاہیے۔اس سے ان کا مقصداس کے سواعموماً پچھ نہیں ہوتا کہ نئے حالات و مسائل کا شریعت کی روشنی میں کوئی حل ڈھونڈ ناچاہیے۔ان کی بیہ خواہش صدفی صد درست ہے مگر انہیں چاہیے کہ لفظ اجتہاد کی بجائے لفظ استخراج کا استعال کریں تاکہ ان کا لفظ ان کی بات اور ان کا مافی الضمیر صحیح طور پر اور صحیح تناظر میں واضح ہو سکے۔

مذکورہ طبقات میں سے کسی طبقہ میں بلکہ آخری میں بھی کسی موجودہ عالم ومفتی و فقیہ کے شامل نہ ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ وہ طبقہ

عفت اندوعب دات اور معاملات کے جو دائرے سشریعت مظہرہ نے متعمین کر دیئے ہیں اُن کی پابٹ دی منسرض ہے

مقلدین میں شارکیے جاتے ہیں۔ اور ان کے لیے تقلید فقہی ہر حال میں واجب ہے۔ کیونکہ یہ حقیقت روشن ہے کہ جو شخص مجہد نہیں وہ مقلد ہے اور تقلید ہی میں اس کے لیے عافیت اور راہِ نجات ہے۔ جو شخص علم طب سے واقف نہیں وہ مقلد ہے اور تقلید ہی میں اس کے لیے عافیت اور راہِ نجات ہے۔ جو شخص علم طب سے واقف نہیں وہ طبیب نہیں اور جو علم سے نابلد ہے وہ عالم نہیں ۔ یہ بات ایک تہہ سے باہر وہی شخص نکال سکتا ہے۔ سمندر کے اندر موتیوں کی کمی نہیں ہوتی ہے مگر انہیں سمندر کی تہہ سے باہر وہی شخص نکال سکتا ہے جو باہر غوطہ خور ہو۔ ورنہ جسے غوطہ خور کی نہ آتی ہو، وہ موتیوں کی تقلید فقہی کا تعلق صرف ابوابِ فقہ سے ہے اور احکام و مسائل غیر منصوصہ میں ہی اس کا وجود و وجوب ہے۔ باقی علوم و فنون اسلامیہ و عربیہ اور عصری علوم و فنون میں ہر عالم و محقق کو اپنی استعداد و وجوب ہے۔ باقی علوم و فنون اسلامیہ و عربیہ اور عصری علوم و فنون میں ہر عالم و محقق کو اپنی استعداد و لیاقت وصواب دید کے مطابق جو کچھ کر ناچا ہے اور جس شعبہ علم و فنوں میں اعلی سے اعلی شخصیق و ریسر چ لیاقت وصواب دید کے مطابق جو کچھ کر ناچا ہے اور جس شعبہ علم و فن میں اعلی سے اعلی شخصیق و ریسر چ کیا اور کوئی روک ٹوک نہیں۔ وہ ڈاکٹری، انجیئر نگ، سائنس و غیرہ میں اعلی سے اعلی شخصیق و ریسر چ کے در وہ پر فائز ہو تو یہ اس کی بڑی کا میابی اور قابل رشک ترقی ہے جس پر علاو فقہائے اسلام کی جانب سے کوئی قد عن اور کوئی پابندی نہیں۔ بس صرف اتنی شرط ہے کہ حدودِ شریعت سے اس کے قدم آگے نہ بڑھنے پائیں۔

سے کوئی طور پر اپنی گردن میں قلادہ ڈالنے کو تقلید کہا جاتا ہے جب کہ اصطلاحی طور پر تقلید فقہی کی

تعریف پہ ہے کہ احکام و مسائل شریعہ غیر منصوصہ میں کسی امام مجتہد کی شخفیق کو بلادلیل و ججت مان

لینے کا نام تقلید ہے۔ چنانچہ علمائے مقتد مین نے صراحت وضاحت کے ساتھ اپنی مستند کتب ور سائل میں یہی بات تحریر فرمائی ہے۔

ظاہر ہے کہ جو عالم مجہد نہیں ہوگاوہ مقلدہی ہوگااور اسے تقلید فقہی کے سواکوئی چارہ نہیں۔ جس طرح مختلف علوم و فنون کے ماہرین اپنے علم و فن کے تعلق سے جو تحقیق بیان کریں، وہ ان کی علمی و فنی تحقیق کا نتیجہ ہوتا ہے جسے دنیا کے کروڑوں انسان بلاچون و چراتسلیم کرتے ہیں اور کوئی جاہل وعامی شخص اگر کج بحثی پر آمادہ ہوتا ہے تواسے ہر عاقل انسان ناپیندیدگی کی نظر سے دیکھتا ہے۔ اسی طرح صدیوں پیشتر کے جلیل القدر علما و فقہائے اسلام بھی تقلید فقہی کے قائل اور اس پر عامل تھے، جن کی عظمت و فضیاتِ دینی و علمی پر شرق و غرب کے مسلمان متفق ہیں۔ عالم اسلام کے بڑے بڑے علما و فقہا و فضلا کا اگر آج جائزہ لیا جائے توان میں ایسے افراد واشخاص صحیح معنوں میں نادر الوجود ہیں جنمیں کلیات و جزئیات اقد پر عبور ہو اور بڑے بڑے دارالا فیاء کے نامور مفتیانِ کرام بھی معروف دلاکلِ تفصیلیہ کے بعد اجرائے فق کی کرنے والے اصحاب فتو کی نہیں ہیں بلکہ ان کی حیثیت ناقلینِ فیاوئی سے زیادہ نہیں ہے۔



ائمہ مجتہدین فی الشریعہ یعنی امام ابو حنیفہ وامام شافعی وامام مالک وامام احمد بن حنبل رحمهم اللہ کے مرتبہ و مدون فقہی اصول و صوابط اور ان کی تاصیل و تفریع کو اسلامی بلاد وامصار میں شروع ہی سے اتنا شرف قبول حاصل ہوا کہ سوادِ اعظم نے انھیں میں سے کسی ایک کی تقلیدِ فقہی پر اتفاق کر لیااور تقریبًا ایک ہزار سال سے زیادہ کا عرصہ گزرا کہ اسی پر اس کا اجماع بھی ہوگیا۔ صاد آلا المسلمون حسنا فھو

عندالله حسن - (اثرابن مسعود) کایدایک بهترین معود اور جلوهٔ حق نماہے جس کے اندر سوادا عظم کا اصل چرہ صاف عیاں اور ہر طرح نمایاں ہے۔

چود هویں صدی ہجری کے ایک عظیم و جلیل فقیہ و مفتی گر مقلدِ حنیت کی زبانی فقہ اسلامی کی مقیقت سن کر اور اسے سمجھ کر قار ئین کرام بھی اسی حقیقت سن کر اور اسے سمجھ کر قار ئین کرام بھی تو بڑی چیز ہے آج کل تفقہ بھی ایک جنس نایاب سے کری نہیں ہے۔ فقاہت کیا چیز ہے اور تفقہ فی الدین کہ عاصل ہوتا ہے؟ اس کے بارے میں فقیہ کسے ماسلام امام احمد رضا بریادی رقمطر از ہیں:

سشریعت حباودال اور پیهم روال دوال ہے، استخراج مسائل شریعہ کاکام حباری ہے اور حباری رہے گا

'' فقه یه نهیں که کسی جزئیہ کے متعلق کتاب سے عبارت نکال کراس کا لفظی ترجمه سمجھ لیاجائے۔

یوں تو ہر اعرائی ہر بدوی فقیہ ہوتا کہ ان کی مادری زبان عربی ہے بلکہ فقہ بعد ملاحظہ اصولِ مقررہ، و
ضوابطِ محررہ، وجوہِ تکلم، وطرقِ تفاہم، وتنفیجِ مناط، ولحاظ انضباط، ومواضع پسر واحتیاط، و تجنب تفریط و
افراط، وفرق روایات ظاہرہ و نادرہ، و تمییز درایات غامضہ و ظاہرہ، ومنطوق ومفہوم صرح کو محتمل، و قول

بعض وجمہور و مرسل ومعلل، و وزن الفاظ مفتین، وسبر مراتب ناقلین، وعرف عام و خاص، وعادات

بلاد واشخاص، وحال زمان و مکان، واحوالِ رعایا و سلطان، وحفظ مصالح دین، و دفع مفاسد مفسدین، وعلم
وجوہ تجرح کے، واسباب ترجیح، و منابح تو فیق، و مدارک تطبیق، و مسالک شخصیص، و مناسک تقیید، و مشارع
قیود، و شوارع مقصود، و جمع کلام، و نقد مرام، وقعم مراد کانام ہے۔

یہ تطلع تام، واطلاع عام، و نظر دقیق، و فکر عمیق، وطول خدمت علم، و ممارست فن، تیقط وافی، وذہن صافی، معتاد تحقیق، موید بتوفیق کا کام ہے۔حقیقتاً وہ ایک نور ہے جورب عزوجل بمحض کرم اپنے بندہ کے قلب میں القافر ماتاہے:

وَمَا يُلَقُّهَا إِلَّا الَّذِيْنَ صَبَرُوْا وَمَا يُلَقُّهَا إِلَّا ذُوْحَظِّ عَظِيْمٍ لِ فَصلت، ٣٥) ابانة المتوادى (ا٣٣١) مطبوعه بريلي)

آج جو لوگ فقہائے اسلام سے بے نیاز ہو کر اجتہاد کے دعویدار ہیں، ان کا جائزہ کیجئے تو مذکورہ مراتب ومدارج تو کجا، صحیح عربی دانی کے حامل بھی نہ ملیں گے۔چند مشکل آیات واحادیث اوراشعارِ

### عرب پیش کر کے دیکھئے، صحیح ترجمہ و تفہیم سے بھی قاصر نظرآئیں گے۔

فقہا و مجہدینِ اسلام کے احکام اجہادیہ اور مسائلِ مستنبطہ میں اگر اختلافِ زمان و مکان اور ضرورت و حاجت وغیرہ کی بنیاد پر تغیر و تبدل کیا جائے تو ایسا کر نارواہے مگر اس کے لیے مشق و ممارست اور درک مہارت رکھنے والے فقہائے اسلام ہی ماذون و مجاز ہیں اور یہ کام نہ ہر کس و ناکس کا ہے اور نہ عام علماومفتیان کرام کا ہے۔

جو حضرات تقلید فقهی کو غیر ضروری بلکه باطل قرار دیتے ہیں، اُن میں سے ایک طبقہ تو مذہبی ہجان رکھتاہے مگر دوسراطبقہ جدید تعلیم یافتہ مگر علم دین سے نابلدافراد کا ہے۔ یہ لوگ اپنی تجدد پسندی اور روشن خیالی کے زعم میں ایسی باتیں کر جاتے ہیں جو سنجیدہ کم اور مضحکہ خیز زیادہ ہوتی ہیں اور علم و بصیرت و فقہ وافقا سے ان کی دوری و ناآشائی ان کے ایک ایک جملہ سے عیاں ہوتی رہتی ہے۔ اس طرح کے افرادائمہ مجتهدین پر طعن و تشنیج اور سوادِ اعظم کی تنقید و مذمت کر کے اختلاف وانتشارِ امت و ملت میں اضافہ کا سبب بننے کے سوا کچھ اور نہیں بن سکے ہیں۔

عام مسلمانوں کو ہر مسلہ شرعیہ میں کسی عالم دین کی طرف رجوع کر ناپڑتا ہے اور یہی حال عام علائے کرام کا بھی ہے کہ انھیں جزئیات فقہ پر مشمل ان کتب کے مطالعہ پراکتفا کر ناپڑتا ہے جو مقلد علاو فقہا ہی نے تحریر فرمائی ہیں۔ معدود ہے چند حضرات جو براور است اور ہمہ وقت فقہ وا فتا ہے وابستہ رہتے ہیں۔ ان کا جائزہ لینے پر آخری طبقہ مجتهدین یعنی اصحابِ تمییز میں انھیں شار کیا جانا بھی اتنا مشکل اور وقت طلب امر ہے کہ جوئے شیر لانے سے کم نہیں ہے۔ ایسی صورت میں سوادِ اعظم اور ان کے موجودہ علما و فقہائے صغار و کبار، اگر تقلیدِ فقہی کو اپنے حق میں لازم و واجب سمجھتے ہیں تو یہ ان کی عین سعادت و سلامت روی ہے اور اسی میں امتِ مسلمہ کے لیے خیر و ہر کت وامن و عافیت و صلاح و فلاح سمجھے ہے۔ اس لیے سوادِ اعظم کو اسی جاد کا اعتدال و صراط مستقیم پر ہمیشہ گامزن رہنا چا ہیے۔ جیسا کہ ارشاد نبوی طرفی ہے:

اتبعوا السواد الاعظم فانه من شذشذ في النار- (ابن ماجم)

سوادِاعظم کی پیروی کرو کیونکہ جواس سے الگ ہواوہ جہنم میں گیا۔

الله تبارک و تعالی ہم اهل سنت وجماعت کواپنے رسول اکر م طبّی آیتی و خلفائے راشدین و صحابہ کرام پیٹی کی سنت کی اطاعت و اتباع اور ائمہ مجتهدین کے نقوشِ قدم پر چلتے رہنے کی ہمیشہ توفیق عطافر مائے۔آمین۔





# محمدا قبال چشتی (ریسرچاسکار)

سوشل میڈیار حمت بھی ہے اور زحمت بھی ہے۔ خیر بھی ہے۔ اس سوشل میڈیا کو کون کیسے ذریعہ بھی ہے اور گناہ و بدی سے اپنادا من آلودہ کرنے کا بھی سبب ہے۔ اس سوشل میڈیا کو کون کیسے استعال میں لاتا ہے اس کاانحصار استعال کرنے والے کی نیت، تربیت، طبیعت، ذہنی کیفیت، علمی کمیت اور اہل علم اور اہل فن اور اہل علم اور اہل علم حضرات کو معتبر بنایا، وہاں بہت سارے اہل علم ہونے کے دعوے داروں کو اُن کے غیر علمی اور غیر دمہ دارانہ طرز تکلم، ان کی بجو گوئی، لغویات اور مغلظات کے باعث بے نقاب بھی کیا۔ بدقتمتی سے علماء جیسی وضع قطع رکھنے والے لوگ جنہیں عامة الناس کم علمی اور نادانی کے باعث علماء دین میں شار کرتی ہے، وہ بھی سوشل میڈیا کے معروف ابلاغی ٹولز فیس بک اور یوٹیوب چینلز پر ایک طرف دین و مذہبی عقائد و مسائل کی غلط تشر ہے و تعبیر کرتے دکھائی دیتے ہیں تو دو سری طرف علماء حق اور نو فیک اور دوحانی اعتبار سے معتبر شخصیات کو برے القابات سے پکارتے نظر آتے ہیں۔ علماء حق اولئے تک بات محدود نہیں رہی بلکہ سوشل میڈیا پر بعض آحباب ایسے بھی دیکھے گئے میں جو منہرر سول پر با قاعدہ اُچھل کود کرتے اور کرتب دکھاتے یائے گئے ہیں۔ اس طرح السے بھی دیکھے گئے ہیں جو منہر سول پر با قاعدہ اُچھل کود کرتے اور کرتب دکھاتے یائے گئے ہیں۔ اسی طرح السے بھی دیکھ نام

نہاد مبلغین کی واحد علمی شہرت لطیفہ گوئی ہے۔ یہ نام نہاد علماء کسی بھی طور دین کے نمائندے نہیں ہیں، اس لیے کہ جس انداز تکلم اور اخلاق باختہ رویہ سے وہ اپنے شاگردوں اور عامة الناس کو دینِ اسلام کا تعارف کروا رہے ہیں، یہ کسی بھی طور کسی عالم اور داعی کی شان نہیں ہے اور نہ ہی یہ دینِ اسلام کی تعلیمات ہیں۔ اختلافی مسائل کو منفی انداز میں اجاگر کرنے، مخلظات بولنے اور علماء حق کو برے القابات سے پکارنے کے پسِ منظر میں درج ذیل وجوہات ہوتی ہیں:

ا۔ سوشل میڈیاپرالیاطرزِ عمل اختیار کرنے اور دوسروں کو گالیاں دینے والوں کوزیادہ لائیکس، شیئر نگ اور آمدنی (Revenue) ملتی ہے۔

یہ رساز موں کو موں کا ہوں ہوئے ہیں۔ ۲۔ اِن کا یہ طرزِ عمل انھیں سوشل میڈیاپر وائرل کر تاہے اور انھیں شہرت ملتی ہے،اور یہ لوگ دراصل طالب بھی اسی چیز کے ہی ہوتے ہیں۔

س ایک سبب دائمی جہالت اور تربیت کی کمی ہے۔

ہ۔ بعض کسی خاص ایجبٹرے پر ہوتے ہیں اور ڈین کی تعلیمات کے حوالے سے منفی اندازِ فکر اور علماءِ حق کے ساتھ ایسار ویہ عمداً ختیار کرتے ہیں۔

۵۔ وینی تعلیمات کو عمراً مسخ کر نااور علائے حق کوٹارگٹ کرنے کاایک مقصد سوشل میڈیاپراپنے

لو گوں کی توجہ حاصل کر نااور اپنا قد کا ٹھ بڑھانا ہوتا ہے۔ ایسے نادان اور جاہل لوگ یہ بات بھول جاتے ہیں کہ دوسروں کو گالیاں دینا مصطفوی تعلیم و

تربیت کے برعکس رویہ ہے۔گالی دینے والاعالم تو کیاانسان کی تعریف پر بھی پورانہیں اتر تا۔وہ زبانیں جنہیں پیکر شرافت وصداقت ہوناچاہیے،افسوس کہ وہ زبانیں محلِ نجاست وخباثت بنی ہوئی ہیں۔

حضور نبی اکرم طلی ایتی کی مبارک حیات کاہر لمحہ اور ہر مرحلہ اُمت کے سامنے بطور رول اول موجود ہے۔ آپ طلی ایتی کی مبارک حیات تنگ کر دیا۔ ہے۔ آپ طلی ایتی کی کی مبارک حیات تنگ کر دیا۔ کوئی ظلم اور جر ایسا نہیں تھا جس کا شکار آپ طلی ایتی کی اور آپ طلی ایک کی ساتھیوں پر عرصہ حیات تنگ کر دیا۔ کوئی ظلم اور جر ایسا نہیں تھا جس کا شکار آپ طلی ایتی کی حصوری ہویا طائف کی وادی کی سنگ باری، آپ طلی ایتی کی موقع پر بھی بدترین مخالفین کو برے القابات نہیں دیتے بلکہ آپ طلی ایتی کی اصلاح اور ہدایت کی دعائیں کرتے نظر آتے ہیں۔ جو علاء ایت بی کلمہ گو بھائیوں اور اہل علم ہستیوں کو برے ناموں اور القابات سے یاد کرتے ہیں اور ان پر سب و

ستم کرتے ہیں، اُن کامصطفوی تعلیمات اور سیرت طیبہ سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے۔ دین اسلام عفو و در گزر، صلہ رحمی، رواداری، سلامتی اور نرمی کا دین ہے۔ ایک مسلمان جو حقیقت میں اللّٰد اور اُس کے رسول طاق اُلیّائیم کے دین کو سمجھتا اور اُس پر صدقِ دل سے عمل پیرا ہے، وہ کسی مسلمان کو ہاتھ اور زبان سے تکلیف نہیں دیتا۔ حدیثِ نبوی میں 'لسان' کا لفظ پہلے استعال کیا گیا ہے کیونکہ زبان انسان کوہاتھ سے دیے گئے زخم سے زیادہ زخمی کرتی ہے اور اس کا زخم انسانی روح پر لگتا ہے جس سے انسان اضطراب کا شکار ہوجاتا ہے۔ دینِ اسلام کی نمایاں وبنیادی تعلیمات میں سے ہے کہ کسی کو بُرے القابات، برے الفاظ اور تمسخرانہ کلمات سے نہ پکاراجائے۔

آیئے یہ جانتے ہیں کہ ایسے لوگوں کے لیے اللہ اور اس کے رسول ملٹی آیٹی نے کیا احکامات صادر فرمائے ہیں اوراُن کا تعارف کن الفاظ میں کروایا گیاہے:

# دعوتِ دين اور اخلاقِ مصطفى طلق ألهم

دین اسلام کی بنیاد حضور نبی اکر م طلخ آنیا کی عالیہ اور آپ طلخ آنیا کی عطاکر دہ تعلیمات ہیں۔
آپ طلخ آنیکی کی کی زندگی کا مطالعہ کیا جائے تو حقیقت واضح ہوتی ہے کہ آپ طلخ آنیکی نے دین اسلام کے اوائل دور میں ہر طرح کے مصائب وآلام اور تکالیف برداشت کیں اور صحابہ کرام جھی کو کفار مکہ نے ہر نوع کی ستم ظریقی کا نشانہ بنایا۔ یہاں تک کہ محدثین نے اُن تکالیف کا ذکر کرنے کے لیے اپنی کتب میں ابواب قائم کیے کہ: ' جباب ما لقبی النّبی اللّا اللّه اللّه اللّه مِن الْمُشْرِينَ بِمَكَّة ' [باب: نبی کریم الله اور صحابہ کرام جھی نے مکہ میں مشر کین کے ہاتھوں جن مشکلات کا سامنا کیا، اُن کا بیان]

ان تکالیف و مصائب کااندازه اس ایک واقعہ سے بخوبی لگایا جاسکتا ہے کہ ایک مرتبہ آپ ملٹی اُلیّم نماز ادافر مار ہے تھے اور جب سجدے کی حالت میں تھے تو عقبہ بن ابی معیط اونٹ کی او جھڑی لایا اور آپ کی پیٹے مبارک پر ڈال دی۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود کہتے ہیں کہ میں یہ سب دیکھ رہاتھا، مگر میں کچھ نہ کر سکتا تھا، کاش مجھ میں روکنے کی اور کچھ کرنے کی طاقت ہوتی۔ (بخاری، ا: ۹۴، رقم: ۲۳۷)

کفارِ مکہ اور منافقین نے اس سے بھی بڑھ کر ظلم وستم روار کھے، لیکن نبی کریم طرفی آئی ہے کبھی کسی کونہ برا کہا، نہ زبانِ رسالت سے کوئی لغو لفظ نکلااور نہ ہی کسی کی ذاتیات پر حملہ کرتے ہوئے اُسے برے لقب سے پکارا۔ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے جسے آج کے سوشل میڈیاپر بر سرِ پیکار نام نہاد علماء بیا ن کرنے سے کتراتے ہیں۔ حضور نبی اکرم طرفی آئی کے دین کے نام پر عزت کمانے والے یہ لوگ افسوس کہ آپ طرفی آئے کہ کے میں طرح عمل کرتے ہوئے نظر نہیں آتے۔

چاہیے تو یہ تھا کہ جس نبی مُنٹی آئی آئی کا کلمہ پڑھاہے اور جن کی تعلیمات کے پر چارکے لیے محراب و منبر استعال کرتے ہیں، اُسی نبی کی تعلیمات بعینہ لو گوں تک پہنچائی جائیں۔لیکن منابر ومساجد میں دین کے نام پر لو گوں کی ذاتیات منظرِ عام پر لانا، گالی گلوچ کرنادین سے بے وفائی اور دشمنی ہے۔

### منبر وں اور مساجد میں بدز بانی کرنے والے کون؟

مذہبی تعلیم سے جڑنے والے بعض مفلوک الحال لوگ جن کا بچپن محرومیوں اور تسمیرسی میں گزرا، جب وہ منبر اور سٹیج پر بیٹھتے ہیں تواُن کے الفاظ ماضی میں اُن کے ساتھ پیش آنے والے تلخ واقعات کی عکاسی کر رہی ہوتی ہے۔حضرت واقعات کی عکاسی کرتے ہیں۔اُن کی چیخ و پکار اُن کی محرومیوں کی نشاندہی کر رہی ہوتی ہے۔حضرت حسان بن عطیہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ طبی اُلیّا ہم نے فرمایا:

سَيَظْهَرُشِهَارُ أُمَّتِي عَلَى خِيَارِهِمُ.

'' عنقریب میری امت کے بہترین لوگوں پر شریراور گھٹیافتسم کے لوگوں کا ظہور ہوگا'' (ابوعمرو عثان بن سعید،السنن الوارد ۃ فی الفتن، ۴: ۸۹۷،الرقم: ۴۰۱)

زبانِ رسالت نے ایسے لوگوں کی نشاندہی آج سے ساڑھے چودہ صدیاں قبل کردی تھی کہ ایسے لوگ جو منبر وں پر بیٹھ کردین کے نام پر لوگوں کی ذاتیات پر حملہ آور ہوں گے، گالیاں دیں گے، اپنے گھٹیا الفاظ کے ساتھ سستی شہرت کے حصول کے لیے بیہودہ حرکات کا سہارا لیس گے، لوگوں کی خواہشات کے مطابق فتوے جاری کریں گے، کتاب اللہ کی تعلیمات کو سستے داموں فروخت کریں گے، کتاب اللہ کی تعلیمات کو سستے داموں فروخت کریں گے، یہاں تک کہ اپنے فتوی اور دین فروشی کے ذریعے فساد فی الارض کا موجب بنیں گے، ان کا یہ عمل ان ہی یہود و فسال ی جیسا ہے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی آیات کو مالی منفعت کی خاطر بیچا اور عذاب اللی میں گرفتار ہوئے۔

# ونیاکابد ترین شرّ علائے سوء کاشرہے

حضور نبی اکرم طرق ایکتی تعلیمات آفاقی ہیں۔ آپ طرق ایکتی بھی معاملے میں ابہامات واشکالات نہیں رکھے بلکہ دین متین کی تمام اقدار کو واضح کر دیا۔ نگاہ نبوت کا کنات میں ہونے والی تمام تبدیلیوں سے واقفیت رکھتی تھی۔ آپ طرق ایکتی کے علم میں بیہ بات تھی کہ کس طرح دین کے نام پرلوگ شہرت کمائیں گے ،دین کوفروخت کریں گے اور منبروں پر بیٹھ کر لغواور بیہودہ زبان استعال کریں گے۔ یہی وجہ ہے کہ جب نبی اکرم طرق ایکتی ہے شراور فسادے متعلق سوال کیا گیا تو آپ طرف ایکتی ہے فرمایا:

شر (فساداور برائی) کے بارے میں مجھ سے نہ پوچھو، بلکہ بھلائی کے بارے میں مجھ سے سے سوال کرو، (اُس شخص نے تین بار سوال کیااور تین مرتبہ ہی آپ طرفی آیا ہم نے اُسے ایسے ہی فرمایا) آدمی نے عرض کیا: یار سول اللہ طرفی آیا ہم اُجسم و مشخص صورت میں شرکی بیجان کرنا چاہتے ہیں) تو آپ طرفی آیا ہم نے فرمایا:

أَلَا إِنَّ شَرَّ الشَّيِّ شِهَا رُ الْعُلَمَاءِ، وَإِنَّ خَيْرَ الْخَيْرِ خِيَا رُ الْعُلَمَاءِ.

خبردار! سب سے بڑی برائی اور شر علماء(بد) کا شر ہے، اور سب سے بڑی مجلائی علماء(خیر) کی مجلائی ہے۔(دارمی،السنن،ا: ۱۱۱،رقم:۳۷۰)

(بزار، المند، ٤: ٣٩، رقم: ٢٧٣٩)

منبروں پر بیٹھ کر دین کے نام پر فسادات پھیلانے والے لوگ دینی اور اخلاقی لحاظ سے اس قدر غیر مہذب اور غیر تربیت یافتہ ہوتے ہیں کہ اُن کے نزدیک دوسروں کو بیہودہ الفاظ سے پکارنا، گالی دینا اور مغلظات بولنا برائی نہیں ہے۔اس لیے یہ بڑے دھڑلے کے ساتھ اپنے کلام کا آغاز ہی گالی سے کرتے ہیں۔حالا نکہ حضور نبی اکرم ملٹی ٹیائی نے واضح طور پر فرمادیا ہے کہ:

سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفُّ -

'' مسلمان کو گاکی دینانسق اگناہ ہے اوراس سے لڑنا کفر ہے۔'' ( بخاری ، انصیح ، ا: ۲۷ ، رقم: ۴۸) کاش بیہ لوگ اپنی اصلاح و ہدایت کے لیے ان احادیث مبار کہ کی طرف متوجہ ہوں اور ان کی روشن میں عمل کرتے ہوئے اپنی اصلاح کریں اور اَخلاقِ عالیہ سے متصف ومزیّن ہوں۔

### علمائے سوء بدترین لوگ

زبانِ رسالت سے جہال علماءِ حقہ کے لیے تحسین کے الفاظ وار دہوئے ہیں وہیں پر ایسے علماء جو دین کے نام پر لوگوں میں فساد پھیلاتے اور منبروں پر گالیاں دیتے نظر آتے ہیں، انھیں آسان کے نیچ بر ترین قرار دیا گیاہے۔ مولا علی علیہ السلام سے مروی روایت میں ہے کہ رسول الله طرفی آئی آئی نے فرمایا:

یُوشِكُ أَنْ یَّالِیْ عَلَى النَّاسِ ذَمَانٌ لَا یَبُعْ مَی مِنَ الْإِسْلَامِ اللَّهُ مُنْ تَحْتَ أَدِیْم السَّمَاءِ مِنْ الْقُنْ آنِ اللَّهُ مَنْ تَحْتَ أَدِیْم السَّمَاءِ مِنْ عِنْدِهِمْ تَحْیُمُ مَنْ تَحْتَ أَدِیْم السَّمَاءِ مِنْ عِنْدِهِمْ تَحْیُمُ الْفَانَدُهُ، وَفِیْهِمْ تَحْدُمُ مُنْ مَنْ تَحْتَ أَدِیْم السَّمَاءِ مِنْ عِنْدِهِمْ تَحْیُمُ الْفَانَدُهُ، وَفِیْهِمْ تَحْدُمُ مُنْ مَنْ تَحْتَ أَدِیْم السَّمَاءِ مِنْ عِنْدِهِمْ تَحْیُمُ الْفَانَدُهُ، وَفِیْهِمْ تَحُودُدُ

''لو گوں پر ایک ایسازمانہ آئے گا کہ حقیقی اسلام (لو گوں میں) باقی نہیں رہے گا مگر صرف اس کا نام ہو گا اور قر آنِ کریم میں سے بھی کچھ باقی نہیں رہے گا (یعنی مقصدِ قر آن جو سمجھنا اور عمل کرنا تھا) بلکہ صرف اس کارسم الخط باتی رہے گا۔ (یعنی سمجھنے اور عمل کرنے کے بجائے صرف ویکھ کر پڑھنا) مسجدیں آباد ہوں گی مگر ہدایت سے خالی ہوں گی۔ ان کے علماء آسمان کے پنچے سب سے زیادہ برے لوگ ہوں گے۔ انہی سے فتنے اٹھیں گے اور انہی کی طرف لوٹیس گے۔ (ظالموں کی حمایت ومد دکی وجہ سے دین میں فتنہ پیدا ہوگا اور انہی میں لوٹ آئے گا، اور انہی پر ظالم مسلط کر دیئے جائیں گے) "(بیہقی، شعب الایمان، ۲: ۱۳۱۱، رقم: ۱۹۰۸)

یہ حدیث اس زمانہ کی نشان دہی کر رہی ہے جب دنیا میں اسلام تو موجو درہے گا مگر مسلمانوں کے دل اسلام کی حقیقی روح سے خالی ہوں گے۔ کہنے کو تووہ مسلمان کہلائیں گے مگر اسلام کے حقیقی مدعااور

منشاء سے کو سوں دور ہوں گے۔ قرآن جو مسلمانوں کے لئے ایک مستقل ضابطہ حیات اور نظام علم ہے اور اس کا ایک ایک لفظ مسلمانوں کی دینی و دنیاوی زندگی کے لئے راہ نما ہے، حفاظ کے سینوں میں تو ہوگا مگر وہ اس کے نور سے محروم ہوں گے۔قرآن صرف برکت کے لیے پڑھنے کی ایک کتاب ہو کر رہ جائے گی۔حدیث مبارک میں" کتاب ہو کر رہ جائے گی۔حدیث مبارک میں" رسم قرآن پڑھا جائے گا، مگر اس کے معارف و سے قرآن پڑھا جائے گا، مگر اس کے معارف و مفاہیم سے بالکل شاسا نہیں ہوں گے۔ احکاماتِ مفاہیم سے بالکل شاسا نہیں ہوں گے۔ احکاماتِ قرآن بی نے کہ تجوید و قرآت مفاہیم سے بالکل شاسا نہیں ہوں گے۔ احکاماتِ قرآن بی نے کہ تو کی دولت

بد قتمتی سے علماء جیسی وضع
قطع رکھنے والے لوگ مسکلی
مسائل بسیان کرتے
موئے بے درینج گالی کی زبان
استعال کرتے ہیں

سے محروم ہوں گے۔ مساجد ظاہر میں آباد ہوں گی مگر عبادتِ خداوندی کی لذت، ذکر اللہ اور درس و تدریس جیسے اعلیٰ مقاصد کا فقد ان ہو گا۔ وہ علماء جو خود کوروحانی پیشواو قائدین کہلوائیں گے، اپنے فرائض منصبی سے ہٹ کر مذہب کے نام پرامت میں فرقہ واریت پیدا کریں گے، ظالموں اور جابروں کی مددو حمایت کریں گے۔ اس طرح دین میں فتنہ وفساد کا بیج بو کراپنے ذاتی اغراض کی پھیل کریں گے۔ حضرت عبداللہ بین عمرو بن عاص کے کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ کے کویہ فرماتے ہوئے سناکہ اللہ علم کواس طرح نہیں اٹھائے گا کہ بندوں (کے سینوں سے) نکال لے بلکہ علماء کو موت دے کر علم کواٹھائے گا:

إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالًا فَسُبِلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْرِعِلْمٍ فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا.

یہاں تک کہ جب کوئی عالم باقی نہ رہے گا تو جاہلوں کو سر دار بنالیں گے اور ان سے (دینی مسائل) پوچھے جائیں گے اور وہ بغیر علم کے فتوے دیں گے ،خود بھی گمر اہہوں گے اور دوسر ں کو بھی گمر اہ کریں گے۔ (بخاری، الصحیح، ا: ۵۰، رقم: ۱۰۰)

حضرت علی ﷺ سے روایت ہے کہ:

يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ آلِهَتُهُمُ بُطُونُهُم، شَرَفُهُمْ مَتَاعُهُمْ، قِبْلَتُهُمْ نِسَاؤُهُمْ، دِيْنُهُمْ دَرَاهِمُهُمُ وَدَنَانِيْرُهُمْ، أُوليِكَ شَنَّ الْخَلْقِ لَاخَلَاقَ لَهُمْ-

لوگوں پر ایک ایسازمانہ آئے گاجب ان کی زندگی کا اہم مقصد شکم پروری ہوگا۔ ان کے نزدیک شرف و ہزرگی دنیا کی دولت ہوگی، ان کی بیویاں ان کی سر دار ہوں گی، اور ان کا مذہب درہم و دینار ہوگا۔ وہی لوگ بدترین مخلوق ہوں گے، اُن کا (آخرت) میں کوئی حصہ نہیں ہوگا۔ (دیلمی، الفردوس بماتور الخطاب، ۵: ۴۳۴، مقی ۸۲۸۸)

یاد رکھیں کہ جب کوئی باریش شخص منبر رسول پر بیٹے کر گالی اور مغلظات بولتا ہے تو سوسائی میں اضطرابات پیدا ہوتے ہیں۔ جب عوام الناس اِن نام نہاد علماء کو باہم لڑتے دیکھتے ہیں تو اُن میں دین سے بیزاری اور خلفشاری بڑھی ہے۔ منبر وں پر بیٹے کر برے الفاظ اور نا پہندیدہ القابات کے ساتھ دوسروں کو مخاطب کرنے والے لوگ نسل نو کو دین سے متنفر کررہے ہیں۔ علاوہ ازیں ان کے اس فیتج اور حرام فعل سے متاثر ہو کر جو بھی اس رویہ اور طور طریقہ کو اختیار کرے گا تو ان نام نہاد علاء کے نامہ اعمال میں بھی گناہوں کا اضافہ ہوتا چلا جائے گا کیونکہ افھوں نے ہی اس برائی اور شرکی بنیاد رکھی۔ جب کوئی عالم ایک منبر پر بیٹے کر کسی کو شک کی بنیاد پر گالی دیتا ہے، اُس پر الزام لگاتا ہے تو یہ ایک شنیع و فیج عمل ہے جس کے متعلق اسلام منع کرتا ہے۔ اس سے ایک طرف تو اس کے حلقہ احباب میں اس کی عزت و منزلت ختم ہو جائے گی بلکہ اُس کی گفتگو ہے اُثر اور لا یعنی سمجھی جائے گی۔

### اختلاف كاطريقه كار

لوگوں میں اختلاف کا واقع ہونا فطری عمل ہے۔اسلام اگرچہ کسی کی اختلافی رائے کو مستر د نہیں کرتا،لیکن ایسے اختلافات کو ناپیند کرتا ہے جو تعصب وہٹ دھر می اور منفی جذبات پر مبنی ہوں۔ دورانِ اختلاف یہ بات بھی ذہن نشین رہنی چاہیے کہ اگراختلافِ رائے کامقصود حق اور صراطِ مستقیم ہو توالیا اختلاف مقبول وممدوح اور قابل تحسین ہے۔

حال ہی میں منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپر یم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی کتاب 'آداب اختلاف ' شائع ہوئی ہے۔اس موضوع پر یہ پہلی ضخیم کتاب ہے جس کی اَشد ضرورت محی ۔آج زیادہ تر جھٹڑے اس بات پر ہو رہے ہیں کہ ہم اختلاف اور مخالفت کا فرق بھول گئے ہیں۔علائے کرام، سیاستدانوں بالخصوص صحافی حضرات اور مختلف ٹاک شوز میں بیٹھنے والے تجزیہ نگاروں کو اس کتاب کا ضرور مطالعہ کرنا چاہیے۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری اپنی کتاب 'آداب اختلاف'' کے صفح 48 پرر قمطراز ہیں کہ:

''جب سارے مکاتب فکر کے ائمہ کرام شرعی اُصول وضوابط کے مطابق قرآن و حدیث اور اجماع و

قیاس سے ہی استدلال کرتے ہیں تو کسی کو لعن طعن کرنا روا نہیں ہے، یہ بات مبلغین و واعظین اور بالخصوص ہمارے دینی مدارس کے مدر سین کے لیے قابل توجہ ہے کہ وہ کوئی ایسا طرزِ تبلیغ یا طرزِ تدریس اختیار نہ کریں جس سے کسی دو سرے مسلک کے امام کی تنقیص و تحقیر یا احترام میں کی اور طلبہ کے ذہن میں نفرت پیدا ہو۔"

الله تعالی نے دینِ اسلام کو ہر دور میں ایسے باصلاحیت اور مضبوط رجالِ کار عطا فرمائے جو شریعت کی روح اور مقاصد کے مطابق پیش آمدہ جدید مسائل کا حل تلاش کرتے رہے۔ اگراپئے

دینِ اسلام عفوو در گزر، صله رخمی، روا داری، سلامتی اور نرمی کادین ہے۔ حضور نبی اکرم صَلَّالَیْمِیمِّم نے فرمایاد نیاکا بدترین شرعلائے سوء کاشر ہے

زمانے سے قبل کے اَسلاف کے ساتھ اختلاف کی نوبت پیش آئی تواَحسن انداز میں اُن کی رائے کے ساتھ اختلاف کو مذموم نہیں بلکہ محمود کہا گیا ہے۔اجتہادی اختلاف کے بارے میں حضرت عمر بن عبد العزیز کے کا قول بہت اہمیت کا حامل ہے۔آپ نے فرمایا:

مَا أُحِبُّ أَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللهِ لَمُ يَخْتَلِفُوا، لِأَنَّهُ لَوْكَانَ قَوْلًا وَاحِدًا كَانَ النَّاسُ في ضِيْتِي. (ابن عبد البر، جامع بيان العلم وفضله، ۱: ۱۰۹)

'' مجھے اس بات سے خوشی نہ ہوتی اگر رسول اللہ ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ میں اختلاف نہ ہوتا ۂاس لیے کہ اگر ان میں اختلاف نہ ہوتا ۂاس لیے کہ اگر ان میں اختلاف نہ ہوتا تولوگ (صرف ایک ہی آپشن ہونے کے باعث اُمورِ دین کے حوالے سے) تنگی میں پڑجاتے (اور ان کے لیے رخصت اور گنجائش کی راہیں مسدود ہوجا تیں۔''

یہ بات کتنی واضح ہے کہ حضرت عمر بن عبد العزیز کے کہہ رہے ہیں کہ صحابہ کرام میں بھی اختلافی آراء پائی جاتی تھیں۔ کسی بھی کتاب میں یہ چیز ڈھونڈنے سے بھی نہیں ملے گی کہ اگر کسی ایک صحابی یا تابعی نے دوسرے سے اختلاف کیا ہو تو دونوں کے مابین فخش کلامی، گالی گلوچ اور مغلّظات کا تبادلہ بھی ہوا ہو۔ ہمارے اسلاف کا بھی یہ و تیرہ نہیں رہا کہ اپنی رائے کو طاقت کے بل ہوتے پر امت پر مسلط کریں۔ اجتہادی کاوشیں خلوصِ نیت کے ساتھ اشاعت و فروغِ دین کی خاطر ہوا کرتی مسلط کریں۔ اجتہادی کاوشیں خلوصِ نیت کے ساتھ اشاعت و فروغِ دین کی خاطر ہوا کرتی تھیں۔ ہمارے اسلاف ذاتی شہرت و عزت کے بھی طلب گار نہ تھے۔



اگرہم صحابہ کے بعد تابعین اور آتباع التابعین کے مبارک دور کو ملاحظہ کریں تو ہمیں پتا چاتا ہے کہ ائمہ فقہ یعنی امام ابو حنیفہ اور صاحبین رحمهم اللہ تعالیٰ کے مابین متعدد اختلافی مسائل کتب فقہ میں مذکور ہیں مگر امام ابو حنیفہ نے اپنے ساتھ اختلاف کرنے والے اپنے شاگردوں کی کبھی سر زنش نہیں کی کہ تم اپنے استاذاور امام کے سامنے اختلافی مسئلہ بیان کررہے ہیں یامیری رائے کی تردید کررہے ہو؟

اگر کسی شخص کا کسی کے ساتھ اختلافِ رائے ہو جائے، یاوہ کسی اور نظریہ کا پیروکار ہو، تواس پر تفقید وطنز کرنا منشاء اسلام کے خلاف ہے۔ اسلام میں تو کسی سزایافتہ گناہ گار پر بھی طعن و تشنیخ اور ملامت کرنے کی ممانعت آئی ہے۔ کتب احادیث میں درج ہے کہ بعض صحابہ کرام کے خلافِ شرع امور انجام دینے والوں پر طعن و تشنیع کی تو حضور نبی اگر میں نے اس سے بھی منع فرمادیا۔

انجام دینے والوں پر طعن و تشنیع کی تو حضور نبی اگر میں نے بعض صحابہ نے اُن پر لعنت کی۔ اس پر رسول ایک صحابی پر کسی معاملے میں حد نا فذ ہوئی تو بعض صحابہ نے اُن پر لعنت کی۔ اس پر رسول اللہ کے نے فرمایا:

### لَاتَلْعَنُونُهُ، فَوَاللهِ، مَاعَلِمْتُ إِنَّهُ يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولُهُ.

اس پر لعنت نہ کرو،اللہ کی قشم! میں تواس کے متعلق یہی جانتا ہوں کہ یہ شخص اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے۔ (بخاری،الصحح،۲: ۲۲۸۹،رقم: ۱۳۹۸)

اسلاف کے طرزِ عمل سے بیہ بات سامنے آتی ہے کہ چاہے وہ صحابہ کا دور ہو، تابعین کا، یااتباع التابعین کا، دورانِ اختلاف ہر کوئی اخلاقیات، آداب اور الفاظ کا چناؤ مستلزم سمجھتا۔ تلح گوئی، تندخوئی، درشت کلامی اور گالی جیسے رویے انسانی شخصیت کی تضحیک کرتے ہیں۔کسی شخصیت سے مسائل میں اختلاف کے دوران آداب کو ملحوظ رکھنا ہمارے اسلاف کا طرق انتیاز رہاہے۔

یہاں شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کا تذکرہ ضروری ہے کہ آپ اپنی دینی مساعی اور عالم گیر دورہ جات کے دوران گفتگو میں ہمیشہ سیر سے طیبہ اور اُخلاق حسنہ کو بھی شامل گفتگو فرماتے ہیں۔ آپ اوّل دن ہے ہی نوجوانوں کے اُخلاق و کردار سنوار نے کی طرف متوجہ رہے۔ آپ نے نوجوانوں کے اُخلاق و کردار سنوار نے کے لیے منہاج یو تھ لیگ قائم کی، طلبہ کی تعلیم و تربیت کے لیے مصطفوی سٹوڈ نٹس قائم کی اور خوا تین کی تعلیم و تربیت کے لیے منہاج القرآن و یمن لیگ قائم کی۔ یہ بات دعوی سٹوڈ نٹس قائم کی اور خوا تین کی تعلیم و تربیت کے لیے منہاج القرآن و یمن لیگ قائم کی۔ یہ بات دعوی کے ساتھ کہی جاسکتی ہے کہ شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کے تربیت یافتہ نوجوان، طلبہ و طالبات الیخ اُخلاق و کردار میں سب سے مختلف نظر آتے ہیں۔ منہاج القرآن کے اسکالرز بین الممذاہب رواداری اور اتحاد بین المسلمین کے بیامبر نظر آتے ہیں۔ وہ فرقہ واریت کی فضول ابحاث کا حصہ نہیں رواداری اور دوسروں کو برے القابات سے پکار نے اور سب و شتم کرنے کے بجائے اپنے نقطہ نظر کو علمی و شخقیقی استدلال کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ یہ سب شخ الاسلام کی تربیت کا اِعجاز ہے۔ یہی کردار ہر عالم ختیقی استدلال کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ یہ سب شخ الاسلام کی تربیت کا اِعجاز ہے۔ یہی کردار ہر عالم دین کو اختیار کرناہ وگا۔

### خلاصة كلام

دینِ متین لوگوں کے ساتھ خوش اسلوبی اور دوسر ول کے ساتھ اختلافی نقطہ نظر بیان کرنے میں آداب ملحوظ رکھنے کی تلقین کرتا ہے۔ یادر تھیں کہ ایک عالم،استاداور حاکم کی کہی ہوئی بات کا آثر ہوتا ہے، اس لیے ان مناصب پر فائز تمام لوگوں سے گذارش ہے کہ جب وہ عوام الناس میں کسی کے متعلق کلام کریں تو شائنگی کے ساتھ بولیں اور کسی کے ساتھ اختلاف کریں تو آداب کو ملحوظ رکھیں۔ اس لیے کہ کلام میں شاکنگی ، آداب اور شگفتگی کو ملحوظ رکھنے میں ہی دین کے حقیقی تشخص کی حفاظت کاراز پنہاں ہے۔ میں شاکنگی، آداب اور شگفتگی کو ملحوظ رکھنے میں ہی دین کے حقیقی تشخص کی حفاظت کاراز پنہاں ہے۔





گزشته ماه چیئر مین سپریم کونسل منهاج القرآن انظر نیشنل ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے کراچی اور صوبہ خیبر پختون خواکا تعلیمی و تربیتی اور تنظیمی دوره کیا۔ اس دوره کے دوران انھوں نے متعدد کانفرنسز، پروگرامز اورور کرز کنونشز میں شرکت کی۔اس دوره کیا جمالی رپورٹ نذرِ قار کین ہے:

کراچی: ا۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے منہاج ویلفیئر فاؤنڈیشن کے زیرِ اہتمام چلنے والے شاندار فلاحی منصوبہ آغوش آر فن کیئر ہوم کراچی کا دوره کیا، جہاں انہوں نے بچوں کوفراہم کی جانے والی سہولیات کا تفصیلی جائزہ لیا اور ان کی معیاری دیکھ بھال پر اظمینان کا اظہار کیا۔ اس موقع پر انھوں نے وہاں زیرِ تعلیم بچوں اور اسائذہ سے ملاقات کی اور گفتگو کرتے ہوئے کہا کہ منہاج القرآن نے لاہور کے بعد کراچی اور دیگر شہر وں میں بھی سٹیٹ آف دی آرٹ آر فن کیئر ہوم قائم کیے ہیں، جہاں ہزاروں بیچ تعلیم و تربیت سے مستفید ہورہے ہیں۔ شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کا ویژن ہے کہ ہزاروں بیچ تعلیم و تربیت سے مستفید ہورہ میاحب استطاعت بے سہارا بیوں کا سہارا سیخ تاکہ معاشرہ انسانیت کی خدمت بہترین عبادت ہے اور ہر صاحب استطاعت بے سہارا بیوں کا سہارا اسلام قائی چارہ کا گھوارہ سین، مسعود انسانیت کی خدمت بہترین عبادت ہے اور ہر صاحب استطاعت بے سہارا بیوں کا سہارا سین مصور ناہد حسین، مسعود انسانیت کی خدمت بہترین عبادت ہو اس خواب کی تعبیر کو یقینی بنانے والوں میں قاضی زاہد حسین، مسعود

عثانی، زاہد لطیف، عثیق چشتی، ڈاکٹر شمیم عالم، نصرت راناڈار، بشیر خان مروت، ملک سلیم پاکستانی، دھنی بخش سومرو،اقبال واڈیا، محمود میمن، جنید ببانی، اجمل فیاض، پر وفیسر راؤ جاوید، مفتی مکرم خان سمیت آغوش کی پوری ٹیم اور کراچی کے جملہ عہدیداران کومبار کباد دیتا ہوں۔



الله والمراقب المحتم محی الدین قادری نے کراچی میں منعقدہ سالانہ میلاد کا نفرنس سے خطاب کیا۔ اس میلاد کا نفرنس میں مختلف مسالک و مذاہب اور مختلف شعبہ ہائے زندگی سے تعلق رکھنے والی معروف شخصیات اور ہزاروں کی تعداد میں مرد و خواتین نے شرکت کی۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے آقا علیہ السلام کے مقام عفو و در گزر پر گفتگو کرتے ہوئے کہا کہ دوسروں کو معاف کروینے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے غصہ کو ضبط کرنے والا ہو، تب ہی لوگوں کو معاف کرنے کا جذبہ پیدا ہوگا۔ فضر وری ہے کہ انسان اپنے غصہ کو ضبط کرنا فروں کی غلطیوں کو نظر انداز کرنے کی عادت پیدا ہوسکے۔ اپنی نباوں کو شیریں بنائیں تاکہ آپ کے الفاظ لوگوں کے دلوں میں محبت اور امن کا پیغام پہنچائیں۔ اصل داعی وہی ہے جو جاہلوں سے محبت کرنا سیکھیں، لوگوں کے دلوں میں محبت اور امن کا پیکر بننا سیکھیں۔ والی وہی ہے جو و جاہلوں سے محبت کرنا سیکھیں، لوگوں کے ساتھ جو اب دے اور نفرت کو محبت میں بدل دے۔ داعی وہی ہے جو و سخالوں معافی کا پیکر بننا سیکھیں۔ کا نفرنس میں تحریک منہاج القرآن کراچی کے سربراہ قاضی زاہد حسین، صدر منہاج القرآن کراچی، مسعود احمد عثانی، نائب ناظم اعلی سندھ مظہر محمود علوی، پیرسید انمیس احمد نظامی، عیتی احمد چشتی، کراچی، مسعود احمد عثانی، نائب ناظم اعلی سندھ مظہر محمود علوی، پیرسید انمیس احمد رضا، حفیظ الرحمن کراچی، مشعود احمد عثانی، نائب ناظم اعلی سندھ مظہر محمود علوی، پیرسید انمیس احمد رضا، حفیظ الرحمن علی مقتی مکرم خان قادری، داہد منصوری، ڈآکٹر صابر ابو مریم، ہندو راہنما مہاراج و جوگر سائی، رائٹ ریورنڈ بشپ نذیر عالم، سردار گومن سنگھ، سردار مدن سنگھ، ماہراج و ج

گوسوان، ڈاکٹر ثاقب، انیلہ الیاس ڈوگر، نصرت ڈار، فوزیہ جنید، اُم کلثوم قمر سمیت مختلف شعبہ ہائے زندگی سے تعلق رکھنے والی شخصیات، علائے کرام، مشائخ عظام، خطباء، واعظین، متعلقین، متوسلین، مردوخواتین نے بڑی تعداد میں شرکت کی۔



س۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کے اعزاز میں کراچی کی معروف کاروباری شخصیت حاجی محمد ادریس کی طرف سے عشائیہ دیا گیا۔ اس موقع پر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے صوفیاء کرام کی تعلیمات اور ان کے روحانی کردار پر اظہار خیال فرمایا۔ اس موقع پر حاجی محمد ادریس کی فیملی کے 27 ممبران نے منہاج القرآن انٹر نیشنل کی لائف ممبرشپ لی اور چیئر مین سپر یم کونسل سے سر شیفکیٹس وصول کئے، چیئر مین سپر یم کونسل نے ان کے گھر پر مرکز علم اور گوشئہ درود کا افتتاح بھی کیا۔



۳۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی شہرہ آفاق کتاب ''دستور مدینہ اور فلاحی ریاست کا تصور'' کی تقریب رونمائی کراچی میں منعقد ہوئی۔ جس میں ہر طبقہ زندگی سے تعلق رکھنے والی نمایاں شخصیات اور کراچی کے جملہ عہدیداران وذمہ داران نے خصوصی شرکت کی۔ تقریب سے جسٹس



ریٹاکرڈشائق عثانی، سینئر راہنما متحدہ قومی موومنٹ پاکستان ڈاکٹر فاروق ستار، قونصلیٹ جزل خانہ فرہنگ ایران کراچی حسن نوریان، معروف قانون دان ڈاکٹر رعنا یڈووکیٹ، ہندوکمیو نئی راہنما کرشن کولی شاہر ہا، پروفیسر ڈاکٹر سہبل شفق، ایسوسی ایٹ پروفیسر، چیئر مین ڈیپار ٹمنٹ آف اسلامک ہسٹری یونیورسٹی آف کراچی، اقلیتی ایم این اے ڈاکٹر رمیش کمار، معروف اقلیتی راہنما و ہیومن رائٹس ایڈووکیٹ کلپنادیوی، دانشور و محقق عرفان صدیقی، قاضی زاہد حسین، مفتی محمدا عجاز قادری سمیت دیگر نے خطاب کیا۔ مہمانِ گرامی نے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی علمی و تحقیقی تصنیف اوستور مدینہ اور فلا جی ریاست کاتصور اپر خراج تحسین پیش کرتے ہوئے کہا کہ یہ ایک عظیم علمی و تحقیقی کاوش ہے، جو اسلامی فلا جی ریاست کے اصولوں کو جدید دنیا میں بطور ماڈل کرتی ہے۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے اپنے خطاب میں دستور مدینہ کی ایمیت کواجا گر کرتے ہوئے کہا کہ بہاجاتا تھا کہ وستور مدینہ صرف تاریخ کی کتابوں میں دستور مدینہ کی اہمیت کو اجا گر کرتے ہوئے کہا کہ کہاجاتا تھا کہ وستور مدینہ صرف تاریخ کی کتابوں میں دستور مدینہ کی اہمیت کو اجا گر کرتے ہوئے کہا کہ کہاجاتا تھا کہ وستور مدینہ صرف تاریخ کی کتابوں میں دستور مدینہ کی اہمیت اور کی کتابوں میں دستور مدینہ کی اہمیت اور کی کتابوں میں ہے، اللہ کی توفیق سے ہم نے قرآن و حدیث کی روشنی میں اس کی حقانیت اور ناگزیریت کو ثابت کیا میں ہے۔ میثاق مدینہ ناصر ف دنیا کاپہلا تحریری وستور ہے بلکہ یہ جدید دسا تیر کامنع و ماخذ ہے، آج کی دنیا کا ہمیت کو ستور اس کے سیاسی، تعلیمی، عدالتی، انظامی اصولوں سے راہنمائی لیتا نظر آتا ہے۔

## چیئر مین سپریم کونسل منهاج القرآن انٹر نیشنل ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کادور ۂ خیبر پختون خوا

گزشته ماہ اکتوبر میں کراچی کے کامیاب تعلیمی و تنظیمی دورہ کے بعد چیئر مین سپر یم کونسل ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے خیبر پختون خواہ کاسات روزہ دورہ کیا۔اس دورے میں ناظم اعلیٰ خرم نواز گڈا پور، نائب ناظم اعلیٰ KPK عرفان یوسف، صدر منہاج القرآن علماء کونسل حاجی امداداللہ خان قادری، ناظم اعلیٰ نظام المدارس ڈاکٹر میر آصف اکبر قادری، ڈائر یکٹر انسٹی ٹیوشنز MWF سیدامجد علی شاہ اور KPK کے مختلف اصلاع کے مقامی عہدیداران اور قائدین ان کے ہمراہ تھے۔اس دورہ کی شاہ اور KPK کے دوران آپ نے دیر بالا، مردان، پشاور اور کوہائ سمیت دیگر شہروں میں میلاد کا نفر نسز اور اپنی شہر ہُ آفاق کتاب "دستورِ مدینہ اور فلاحی ریاست کا تصور "کی تقاریبِ رونمائی میں شرکت کی اور خطا بات فرمائے۔اس دورہ کی اجمالی رپورٹ ننزرِ قارئین ہے:

ا۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے خیبر پختون خواکے دورہ کے لئے تشریف لے جاتے ہوئے ایک دن اسلام آباد میں قیام کیا۔ اس دوران آپ نے جی نائن مرکز میں تحریک منہاج القرآن اسلام آباد کے زوئل آفس کا افتتاح کیا۔ زوئل آفس میں تحریک منہاج القرآن کے جملہ فور مز پاکستان عوامی تحریک، منہاج ویمن لیگ، منہاج یو تھ لیگ، مصطفوی سٹوڈ نیٹس موومنٹ اور ذیلی ڈیپار شمنٹس کے دفاتر کے ساتھ ساتھ کا نفرنس ہال بھی شامل ہے۔



 قرآن کاعالم یامفسر بنناچاہتاہے، تواسے اپنے دل میں وسعت اور برداشت پیدا کرنی چاہیے تاکہ وہ علم کو بہتر طور پر سکھ سکے اور اختلافی باتوں کو مخل سے سن سکے۔ آقا کریم ملٹی آئیل کی سیر ت ہمیں سکھاتی ہے کہ اختلاف رائے رکھنے والے کی بات کو مخل اور صبر سے سننا چاہیے۔ جو شخص کسی کی بات سننے کی صلاحیت نہیں رکھتا، وہ بھی اچھا مناظر نہیں بن سکتا۔ اس موقع پر آپ نے حضرت خواجہ پیر بدر عالم صلاحیت نہیں رکھتا، وہ بھی اچھا مناظر نہیں بن سکتا۔ اس موقع پر آپ نے حضرت خواجہ پیر بدر عالم جان سجادہ نشین در بار عالیہ مر شد آباد شریف پشاور، حاجی المداد اللہ قادری، ڈاکٹر میر آصف اکبر قادری اور دیگر مہمانان گرامی کے ہمراہ جامعہ حیدریہ غوشیہ G-9 مرکز اسلام آباد میں فارغ التحصیل ہونے والے حفاظ اور علمائے کرام کو دستار فضیات اور اسائذہ کو شیلڈ زبھی دیں۔



س اٹک میں چیئر مین سپر یم کونسل، ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے مصطفوی سٹوڈ نٹس موومنٹ کے زیراہتمام قومی طلبہ کونشن میں خصوصی شرکت کی۔اس موقع پر ناظم اعلیٰ خرم نواز گنڈاپور، نائب نظم اعلیٰ چودھری عرفان بوسف، مرکزی صدرایم ایس ایم پاکستان شخ فرحان عزیز سمیت دیگر ذمہ داران بھی ان کے ہمراہ موجود تھے۔مصطفوی سٹوڈ نٹس موومنٹ کے 30 ویں ہوم تاسیس کے سلسلہ میں منعقدہ قومی طلبہ کنونشن سے خطاب کرتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ شخ الاسلام پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے قومی طلبہ کنونشن سے خطاب کرتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ شخ الاسلام پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے پاکستان کے طلبہ کو علم اور قلم کازبور دیااور انہیں کتاب سے محبت کرناسکھایا۔ ایم ایس ایم کے نوجوان شخ پاکستان کے طلبہ کو علم العالیہ کا فخر ہیں۔ آج ہمیں مصطفوی معاشر سے کے قیام کے لیے مصطفوی الاسلام دامت برکاتم العالیہ کا فخر ہیں۔ آج ہمیں مصطفوی معاشر سے کے قیام کے لیے مصطفوی سٹوڈ نٹس موومنٹ کی شکل میں ایک نئی بیدار مغزاور ایماندار نسل تیار کرنے کی ضرورت ہے، تاکہ ہم سٹوڈ نٹس موومنٹ کی شکل میں ایک نئی بیدار مغزاور ایماندار نسل تیار کرنے کی ضرورت ہے، تاکہ ہم ایک باو قار قوم بن سکیں۔اس موقع پر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے رفاقت مہم (سال 2023) میں شاندار کار کردگی کا مظاہر ہ کرنے والے اضلاع جھنگ، راولپنڈی سینٹرل، سر گودھاسینٹرل، سرگودھاسینٹرل، سے سرگودھاسینٹرل، سرگ

تحصیلات اکڑیا نوالہ، راولپنڈی پی پی 15، سر گودھاسٹی اور انفرادی طور پر ممبر شپ مہم کے ٹار گٹس مکمل کرنے والے چوہدری ذیثان یوسف، قسیم سجاد، احمد حسن اور دیگر ذمہ داران کو شیلڈ زدیں۔



۳۔ بین الا قوامی شہرت کے حامل دینی ادارہے جامعہ حقانیہ اکوڑہ خٹک پہنچنے پر منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کا مولانا سمیح الحق (مرحوم) کے صاحبزادے مولانا حامد الحق حقانی اور مولانا راشد الحق حقانی نے دیگر اکا برین کے ہمراہ استقبال کیا، خوش آمدید کہا اور پھولوں کے گلدستے پیش کئے۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے مولانا حامد الحق حقانی، مولانا راشد الحق الحقانی کے ہمراہ جامعہ اکوڑہ خٹک کے مختلف شعبہ جات اور قدیمی مرکزی کتب خانہ اور شعبہ تحفیظ و تجوید کا دورہ کیا۔ اور اساتذہ و طلبہ نے بھی ملاقاتیں کیں۔ دریں اثناء ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے مولانا سمیح الحق (مرحوم) کی قبر پر فاتحہ خوانی بھی کی۔

ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے جامعہ دار العلوم حقانیہ اکوڑہ خٹک میں علم کی اہمیت پر لیکچر دیتے ہوئے کہا کہ علم جہاں سے بھی ملے اسے حاصل کر ناچاہیے۔ قرآن ہمیں حصول علم، غور و فکر اور تد بر کی دعوت دیتا ہے۔ ہم اعتقادی معاملات میں الجھ کریہ بھول جاتے ہیں کہ ہم سب حضور تاجد ارکائنات طلح ہے اس بیل اور وہی ذات ہمارے لئے ذریعہ ہدایت وراہنمائی ہے۔ اس پاکیزہ نسبت کے طفیل ہمیں ایک دو سرے کو قریب کرنے کی ضرورت ہے۔ ائمہ و محد ثین اور بزرگانِ دین اپنے در وازے ہمیں ایک دو سرے کو قریب کرنے کی ضرورت ہے۔ ائمہ و محد ثین اور بزرگانِ دین اپنے در وازے ہمایک دو سرے کو قریب کرنے کی ضرورت ہے۔ ائمہ و محد ثین اور بزرگانِ دین اپنے در وازے ہمیں ایک کو علمی وروحانی فیض ماتا تھا، ہرایک کے لئے کھلے رکھتے تھے اور ان کے مدار س اور خانقا ہوں سے ہرایک کو علمی وروحانی فیض ماتا تھا، اور یہ فیض جاری ہے۔ اس موقع پر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے اپنی کتاب "دستور مدینہ اور طلبہ کی ریاست کا تصور "پر بھی گفتگو فرمائی۔ اس علمی نشست میں جامعہ کے اساتذہ، علماء، فضلاء اور طلبہ کی کثیر تعداد نے شرکت کی۔



۵۔ نوشہرہ: منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے زیرِ تعمیر اسلامک سنٹر ومسجد کریمیہ منہاج القرآن کاوزٹ کیااور تنظیمی ذمہ داران سے ملا قات کی۔



۱۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے دیر بالا میں ختم نبوت کا نفرنس میں خصوصی شرکت کی۔
اس تاریخی ختم نبوت کا نفرنس سے خطاب کرتے ہوئے آپ نے کہا کہ اللہ رب العزت نے تاجدار
کائنات حضور نبی اکر م اللہ اللہ النبدین بناکر بھیجااور نبوت کادر وازہ تا قیامت بند کر دیا۔ ایمان کی
تعریف پر وہی پورا اتر تا ہے جس کا ختم نبوت پر اٹل یقین ہے۔ اٹمہ محد ثین، مجد دین، دین
مصطفی ملٹی آئیم کی بنیادوں اور اعتقاد و نظریات کی حفاظت تا قیامت کرتے رہیں گے اور اللہ کے ولیوں اور
عشاقان مصطفی ملٹی آئیم کے ہوتے ہوئے کوئی عقیدہ ختم نبوت میں در اندازی نہیں کر سکتا۔ جو بھی سے
عشاقان مصطفی ملٹی آئیم کے ہوتے ہوئے کوئی عقیدہ ختم نبوت میں جی رسوا ہو گا۔ اپنے ایمان کی حفاظت،
ناپاک جسارت کرے گا، وہ اس دنیا میں بھی اور آخرت میں بھی رسوا ہو گا۔ اپنے ایمان کی حفاظت،
مطفی اللہ اور اس کے رسول ملٹی آئیم کے دین کو آئندہ نسلوں تک منتقل کرنے کے حوالے
ملٹی آئیم کو اپنا لیس، اللہ اور اس کے رسول ملٹی آئیم کے دین کو آئندہ نسلوں تک منتقل کرنے کے حوالے
سے کوئی دقیقہ فروگذاشت نہ کیا جائے۔ امت جب تک قرآن و سنت اور اسوہ رسول ملٹی آئیم کے ساتھ
جڑی رہے گی، ایمان کی سلامتی اور استحکام پائے گی۔ اس کا نفرنس میں علائے کرام، معلمین، مدر سین،
مختلف طبقہ ہائے زندگی سے تعلق رکھنے والی مقدر شخصیات اور تحریک منہائ القرآن کے جملہ فور مز کے
قائم ین وکار کنان اور رفقاء وواہد نگان نے شرکت کی۔



2۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری آسانہ عالیہ قادر یہ باعکنڈی شریف بھی تشریف کے گئے۔ سجادہ نشین زیب آسانہ صاحبزادہ شخ القرآن والحدیث پیر حافظ محمد القادری، صاحبزادہ پیر محمد القادری، صاحبزادہ ٹاکٹر انوار محمد القادری نے ان کا استقبال کیا، پھولوں کے ملاستے پیش کئے اور در بارِ عالیہ کی خصوصی چادر پہنائی۔ اس، موقع پر منعقدہ تربیتی نشست سے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے اولیاءاللہ کی صحبت کے موضوع پر گفتگو فرماتے ہوئے کہا کہ اگر استقامت اور ثابت قدمی کے ساتھ راہِ حق پر چلنا چاہتے ہیں تواس کے لیے اخیار کی صحبت اختیار کرو، اپنے آپ کو اور ثابت قدمی کے ساتھ راہِ حق پر چلنا چاہتے ہیں تواس کے لیے اخیار کی صحبت اختیار کرو، اپنے آپ کو اللہ والوں کی صحبت کا عادی بناؤ۔ اگر پھھ لینا ہے اور سلوک کی راہ کا مسافر بننا ہے تو سالک حق کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک در پر جھکا ہے وہ در در پر جھکا ہے وہ بے در ہوجاتا ہے۔ اس موقع پر چیئر مین اللہ والوں کی صحبت کا عادی بناؤں کی سند دی اور الحاق پر مبار کباد دی اور کہا کہ اللہ رب العز ت اس سلسلے کو المدار س پاکستان سے الحاق کی سند دی اور الحاق پر مبار کباد دی اور کہا کہ اللہ رب العز ت اس سلسلے کو علم، تعلم اور تدریس اور تربیت کا باعث بنائے۔ جب علم، تعلم اور تدریس کو کسی اللہ والے کی تربیت کا باعث بنائے۔ جب علم، تعلم اور تدریس کو کسی اللہ والے کی تربیت کا باعث بنائے۔ جب علم، تعلم اور تدریس کو کسی اللہ والے کی تربیت کی علم کے نور کو کھیا نے کا سلسلہ قائم کر گھے۔





۸۔ مردان میں منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین نے رحمۃ للعالمین کا نفرنس میں شرکت کی اور خصوصی خطاب فرمایا۔ کا نفرنس میں حضرت علامہ مفتی صاحبزادہ فضل ربانی اور مردان سے جید علماء کرام نے خصوصی شرکت کی۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے اپنے خطاب میں کہا کہ اللہ رب العزت کاقرآن مجید میں نازل کیا گیا کوئی ایک لفظ تو کیا، ایک کتہ بھی حکمت اور مقصدیت سے خالی نہیں ہے۔ کلام اللہ کو مفسرین دیکھیں گے تواس میں انھیں انھیں تفسیری رنگ فلی آئے گا، محدثین اور فقہا کو اس میں حدیثیں اور فقہی رنگ ملیں گے، قرآن کی تلاوت مجددین کریں گے تو وہ تجدیدی رنگ بھیرتے چلے جائیں گے، سائنسدان کو سائنسی، حکمت علاوت مجددین کریں گے تو وہ تجدیدی رنگ بھیرتے چلے جائیں گے، سائنسدان کو سائنسی، حکمت والوں کو منطقی، استدلال اور اہلِ تصوف کو ہر آیت میں فنا فی اللہ اور فاتی الرسول کی چاشی میا کرتا ہے۔ اس طرح قرآن کا اعباز یہ ہے کہ وہ ہر علمی سطح اور ذوق رکھنے والے کے ذوق کی تسکین مہیا کرتا ہے۔ اس طرح اللہ رب العزت نے اپنے مجبوب کو پیکر رحمت و شفقت اور جامع الصفات بنایا۔ آپ جامع الکمالات ہیں، حضور نبی اگر م ملتی تیک ہو اس کی کہیں رنگ میں رنگ ہواد کی اور نبی طاہر و باطن میں مصطفوی بیں، حضور نبی اگر م ملتی تقاضا یہ ہے کہ ہم اخلاقِ مصطفی کو اپنائیں اور اپنے ظاہر و باطن میں مصطفوی رسول کے دعوؤں کا عملی تقاضا یہ ہے کہ ہم اخلاقِ مصطفی کو اپنائیں اور اپنے ظاہر و باطن میں مصطفوی کر دار والے بن جائیں۔



9۔ پیٹاور میں منہان القرآن انٹر نیٹنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے معلم انسانیت کا نفرنس سے خطاب کرتے ہوئے چیئر مین سپریم کونسل نے کہا کہ اللہ رب العزت نے حضور سرکارِ دوعالم حضرت محمد اللهٰ الله معلم انسانیت بناکر بھیجا، آپ انسانیت کی رشد و ہدایت کے لیے مبعوث فرمائے گئے۔ ہمیں ہر وقت معلم انسانیت بناکر بھیجا، آپ انسانیت کی رشد و ہدایت کے لیے مبعوث فرمائے گئے۔ ہمیں ہر وقت خداکا شکر گزار رہنا چا بیئے اگر مل جائے تو بھی شکر اداکر ناچا بیئے اور اگر نہ ملے تو بھی شکر اداکر ناچا ہیئے۔ جو اللہ کی تقسیم اور اس کی رضا پر راضی رہے وہ پیکرِ ادب ہوتا ہے۔ ادب کو زندگیوں کا زیور بنائیں ، اگر ادب نکل گیا تو خالی علم نہیں بخشوا سکتا۔

• ا۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے پشاور ہائی کورٹ بارایسوسی ایشن سے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ دستور مدینہ صرف ایک معاہدہ نہیں، بلکہ ایک مکمل اوراد لین تحریری دستور ہے۔اس دستور کے کہا کہ دستور مدینہ صرف ایک معاہدہ نہیں، بلکہ ایک مکمل اوراد لین تحریری دستور ہے۔اس دستو عالم ملٹی ایک تام دساتیر پر فائق ہے۔ سیمینار میں ملٹی ایک مطرف سے عطاکیا گیا پہلا تحریری آئین عصرِ حاضر کے تمام دساتیر پر فائق ہے۔ سیمینار میں صدر پشاور ہائی کورٹ بار فداگل ایڈووکیٹ سپر یم کورٹ، جزل سیکرٹری پشاور ہائی کورٹ بار عالم خان ایڈووکیٹ ایر دوکیٹ شرکت کی اورا ظہارِ خیال فرمایا۔



اا۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے تحریک منہاج القرآن پیثاور کے زیراہتمام ورکرز کونشن میں شرکت کی۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے جملہ فور مزکے ورکرز کوشاندار کارکردگی پر مبارکباد پیش کرتے ہوئے کہا کہ اللہ رب العزت اپنی توفیق خاص سے آپ کی کوششوں میں مزید برکت عطا فرمائے۔ آپ تمام احباب جس محنت اور لگن سے دین متین کے پیغام کوعوام الناس تک پہنچانے میں مصروف ہیں، یہ انتہائی قابل قدر عمل ہے۔ اتفاق واتحاد مشن کی کامیابی کی گنجی ہے، اپنی صفوں میں ہمیشہ اتحاد کو قائم رکھیں۔ شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے اپنی پوری زندگی اس عظیم مشن کے لیے وقف کرر کھی ہے، اور اب ہمار افرض ہے کہ ہم اس مشن کو آگے بڑھاتے ہوئے نسلوں کے ایمان کی حفاظت کافی ہوئے نسلوں کے ایمان



11۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری آسانہ عالیہ چشتہ کریمیہ ڈاگ اساعیل خیل تشریف لے گئے۔ جہاں آپ نے آسانہ عالیہ میں منعقدہ غوث الاعظم کا نفرنس میں شرکت کی۔ زیبِ سجادہ نشین صاحبزادہ حافظ سعید حسین القادری، صاحبزادہ علامہ نوریاسین القادری، صاحبزادہ محمد حسن قادری اور معلمین و مدرسین نے پر تیاک استقبال کیا۔ کا نفرنس سے خطاب کرتے ہوئے چیئر مین سپریم کونسل نے کہاکہ حضور غوث الاعظم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کے ساتھ جڑنے کا ادادہ کرو، تو اپنے نفس اور دنیاوی خواہشات سے بالکل لا تعلق ہو جاؤ۔ دنیا کی لذینی، مال و دولت، شہرت اور راحتیں تمہارے راستے کی رکاوٹ نہیں بنی چاہئیں۔اللہ سے تعلق اس انداز میں ہوکہ دل میں صرف اللہ کی محبت اور اس کی رضائی طلب باتی رہے۔ آج کے دور میں اپنی دینی، اخلاقی اور روحانی ترقی کے اللہ کی محبت اور اس کی رضائی طلب باتی رہے۔ آج کے دور میں اپنی دینی، اخلاقی اور روحانی ترقی کے لیے ضروری ہے کہ حضور غوث الاعظم کی تعلیمات پر عمل کیا جائے۔





۱۱۰ د اگر حسن محی الدین قادری در بارِ عالیه مر شد آباد شریف پشاور تشریف لے گئے۔ مرشد آباد شریف پشاور کی جامع مسجد میں خطاب کرتے ہوئے کہا کہ شریعت کا اطلاق ظاہر پر ہوتا ہے اور بیا دا کر ناقدرے آسان ہوتا ہے۔ نماز، روزہ، حج اورز کو قریر عمل کر ناصاحبِ استقامت کے لیے آسان ہے لیکن طبیعت کا بدلناد شوار ترین عمل ہے۔ اگر کوئی مزاج کا سخت ہو جانا اور سخت کلامی کرنے والے کا خوش مشکل ہوتا ہے۔ اسی طرح بخیل کا سخی ہو جانا، بدکار کا نیک ہو جانا اور سخت کلامی کرنے والے کا خوش اخلاق بن جانا نہایت مشکل عمل ہے۔ شریعت پر عمل کرنے سے فرض تواد اہو جاتا ہے، لیکن اگر آپ جا ہے ہیں کہ شریعت کا عمل دیگر افعال کو بھی بدل دے تو نیک صحبت میں تسلسل بہت ضروری ہے۔ اجتماع جمعہ میں حضرت خواجہ پیر بدر عالم جان سجادہ نشین در بار عالیہ مرشد آباد شریف پشاور، پیر فخر عالم جان اور در بارِ عالیہ کے مریدین، متوسلین اور تحریک منہاج القرآن کے جملہ فور مزکے قائدین وکار کنان شریک ہوئے۔

۱۷۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری دار العلوم رحمانیہ پیر مشان شاہ پشاور بھی تشریف لے گئے۔آپ نے سید عنایت علی شاہ باد شاہ سے ملاقات کی اور مختلف امور پر اظہارِ خیال فرمایا۔



10۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپر یم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کا گھمکول شریف چینجنے پر صاحبزادہ پیر جنید شاہ اور تحریک منہاج القرآن کوہاٹ کے ذمہ داران کی جانب سے پُر تیاک استقبال کیا گیا۔ اس موقع پر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے سجادہ نشین آستانہ عالیہ حضرت خواجہ زندہ پیر رحمۃ اللہ علیہ گھمکول شریف پیر حبیب اللہ شاہ سے ملاقات کی۔ عرس مبارک کی تقریب سے خطاب کرتے ہوئے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے کہا کہ اللہ والے دلوں کوجوڑ نے اور محبتیں بانٹے والے ہوتے ہیں۔ ان کے پاس آنے والے اپنی روحانی پیاس بھانے اور دل کی تؤپ مٹانے کے لیے حاضر ہوتے ہیں۔ اسلام کا پیغام امن وسلامتی صرف مسلمانوں کے لیے نہیں بلکہ تمام انسانیت

کے لیے ہے۔ جولوگ اسلام کی تعلیمات پر عمل کرتے ہیں وہ نہ صرف خود امن میں رہتے ہیں بلکہ دوسروں کے لیے بھی امن کا ذریعہ بنتے ہیں۔ اولیاء اللہ اور صوفیاء کرام کا شار اللہ تعالٰی کے مقرب بندوں میں ہوتا ہے، اُن کی تعلیمات اور طرزِ زندگی سے لوگوں کی زندگیوں میں امن، محبت اور رواداری آتی ہے۔



11۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی کوہاٹ ڈسٹر کٹ بارایسوسی ایشن میں دستور مدینہ اور فلاحی ریاست کے تصور پر منعقدہ سیمینار میں شرکت کی اور اظہارِ خیال فرمایا۔ چیئر مین سپریم کونسل نے کہا کہ علم و تعلیم کے تسلسل سے اسلامی فکر میں جمود نہیں آسکتا۔ مدینہ کادستور ایک معاہدہ نہیں بلکہ انسانی تاریخ کا پہلا تحریری دستور تھا، جو حضور ملے نہیں آسکتا۔ مدینہ کادستور ایک معاہدہ نہیں بلکہ انسانی تاریخ کا پہلا تحریری دستور تھا، جو حضور ملے نہیں آسکتا۔

حکمت اور بصیرت کا نتیجہ تھا۔ آپ ملٹی آیکٹی نے ریاست مدینہ اور اس کے قبائل کو کھوئے ہوئے حقوق دلوائے۔ یہ دستور کسی پرانی تہذیب کا عکس نہیں تھا بلکہ پہلی فلاحی، عوامی تحریری آئینی دستاویز تھی۔ آپ ملٹی آیکٹی نے مختلف قبائل اور مذاہب کو ایک قوم اور ریاست کی بنیاد پر جمع کیا، حقوق کی برابری اور ڈیولوشن آف پاور کا نظام دیا، خواتین کے حقوق محفوظ کیے، اور ایک آزاد عدالتی نظام قائم کیا۔ سیمینار میں صدر ڈسٹر کٹ بارایسوسی ایشن کو ہائے ڈاکٹر امیر عجم خٹک ایڈوو کیٹ اور بار کونسل کے نامور و کلاء فیشر کت کی اور اظہارِ خیال فرمایا۔



21۔ چیئر مین سپر یم کونسل منہاج القرآن انٹر نیشنل ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے تحریک منہاج القرآن کوہائے کے زیراہتمام ور کرز کنونشن میں شرکت کی اور تربیق گفتگو فرمائی۔ چیئر مین سپر یم کونسل نے ورکز کنونشن میں شریک ذمہ داران کوکار کنان سے گفتگو کرتے ہوا کہا کہ آپ خوش قسمت لوگ ہیں جواس دور پُر فتن میں اللہ اور اس کے رسول ملٹی آیکٹی کے دین کی دعوت، تروج گاور اشاعت میں مصروفِ عمل ہیں۔ انہوں نے کہا کہ دعوت کا اصل اسلوب یہ ہے کہ سب سے پہلے انسان اپنے آپ کوحق، سج میں میں اللہ ور بھل کی طرف مدعو کرے۔ جب انسان خود اس دعوت کو قبول کرلے اور اس کے اثرات اپنی زندگی میں محسوس کرے، تب وہ دوسروں کو بھی دعوت دینے کے لیے تیار ہو جاتا ہے۔ تحریک منہاج القرآن کا عالمی مشن تجدید دین اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر پر مبنی ہے، اور اس مشن کو آگے بڑھانے القرآن کا عالمی مشن تجدید دین اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر پر مبنی ہے، اور اس مشن کو آگے بڑھانے کے لیے اگلی نسلوں کو اس تحریک کی فکر سے آشا کرناضروری ہے۔



10۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے منہاج اسلامک سنٹر جنڈ ضلع اٹک کے لیے وقف کی جانے والی اراضی کا وزٹ کیا اور اسی حوالے سے منعقدہ تقریب میں شرکت کی اور گفتگو فرمائی۔ چیئر مین سپریم کونسل ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے گفتگو کرتے ہوئے کہا کہ خلوص نیت کے ساتھ اللہ اور اس کے رسول کے دین کی اشاعت اور تروی کے لیے جو بھی کام کیا جاتا ہے، وہ اللہ اور اس کے رسول کی بارگاہ میں قبول و منظور ہے۔ اللہ رب العزت اس سنٹر کو آپ سب کے اور اہل علاقہ کے ایمان کی حفاظت اور تقویت کا ذریعہ بنائے۔ تقریب میں حاجی ملک محمد حیات، حاجی ملک نور محمد، حاجی ملک محمد اور عاکشہ اروبانے چیئر مین سپریم کونسل کو 3 کنال اراضی برائے اسلامک سنٹر جنڈ کے کاغذات دیے، اور عدیل ملک شعیب، اور ملک ارشد نے مسجد قطب گشن امام حسین ڈگی ناڑی روڈ جنڈ کے کاغذات رجسٹری دیے۔ اس موقع پر تحریک منہاج القرآن کے جملہ فور مزکے قائدین و کارکنان اور مقتدر شخصیات شریک شھیں۔



19۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے جامع مسجد عطائے محمد و منہاج القرآن اسلامک سنٹر میانوالی کا افتتاح کیا اور زیرِ تغمیر بلڈنگ کا وزٹ کیا، اسلامک سنٹر میں جامع مسجد، گوشتہ در وداور تحریک منہاج القرآن میانوالی کے جملہ فور مزکے دفاتر اور کمیونٹی سنٹر تغمیر کیا جائے گا۔ اس موقع پر نائب ناظم اعلی انجینئر محمد رفیق نجم، نائب ناظم اعلیٰ کے پی کے چود ھری عرفان یوسف، ضلعی صدر تحریک منہاج القرآن میانوالی امیر خان نیازی سمیت تحریک منہاج القرآن میانوالی امیر خان نیازی سمیت تحریک منہاج القرآن میانوالی امیر خان نیازی سمیت تحریک منہاج القرآن کے جملہ فور مزکے ذمہ داران موجود تھے۔







11۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپر یم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے پہاڑ پور ڈیر ہ اساعیل خان میں منعقدہ عظیم الثان "رحمۃ للعالمین کا نفرنس" میں شرکت کی اور خطاب فرمایا۔ کا نفرنس میں ہز اروں مرد و خواتین کی شرکت کی۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے کہا کہ رحمۃ للعالمین کا مفہوم صرف یہ نہیں کہ نبی اکرم طابی آئیم ہمارے لیے رحمت ہیں، بلکہ یہ بھی ہے کہ ہمیں اس رحمت کا عملی نمونہ بننا ہے۔ حضور طابی آئیم نے فرمایا: 'میں تمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ اہمیں اس رحمت کے پیغام کو اپنی زندگیوں میں شامل کرنا ہے، تاکہ ہم بھی اپنے ارد گرد کے لوگوں کے لیے رحمت بن شکیس۔ حضور نبی اکرم طابی آئیم کی تعلیمات ہمیں بتاتی ہیں کہ کس طرح ہمیں ایک دوسرے کے ساتھ شفقت اور محبت سے پیش آنا ہے۔ ہمیں بتاتی ہمیں یہ سب سے بہترین وہ ہے جو اپنے اہل خانہ کے لیے بہترین ہو۔ ایہ تعلیمات ہمیں یہ سکھاتی ہیں کہ ایک مو من کی حیثیت سے ہمیں اپنے خاندان اور معاشرے میں تعلیمات ہمیں یہ سکھاتی ہیں کہ ایک مو من کی حیثیت سے ہمیں اپنے خاندان اور معاشرے میں محبت اور احترام کو فروغ دینا چا ہے۔ اختیام پر انہوں نے منہاج القرآن کے تمام فور مز اور معاشرے میں شطیمات کو عظیم الثان کا نفرنس منعقد کرنے پر مبار کیاد پیش کی۔



شیخوپورہ: تحریک منہاج القرآن شیخوپورہ کے زیر اہتمام عظیم الثان میلاد مصطفی کا نفرنس منعقد ہوئی جس میں ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے خصوصی شرکت کی اور حضور نبی اکرم ملٹی ایکٹی کے صبر ، تخل، حلم، برداشت، عفو و در گزر اور رحت کے موضوع پر خطاب فرمایا۔ چیئر مین سپریم کونسل ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے میلاد کا نفرنس کے شاندار انعقاد پر تحریک منہاج القرآن (شیخو پورہ) و جملہ فور مزکے ذمہ داران اور منتظمین کو مبار کباد دی۔ تقریب میں مرکزی نائب ناظم اعلیٰ علامہ رانا محمہ ادریس قادری، میال زاہد اسلام، رانا وحید شهزاد، میاں عضر محمود، آصف سلهریا ایڈوو کیٹ، تحریک منہاج القرآن شیخو پورہ کے جملہ فور مز کے قائدین و کارکنان نے بڑی تعداد میں شرکت کی۔ منہاج القرآن انٹر نیشنل کی سپریم کونسل کے چیئر مین ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کاشیخو پورہ پہنچنے پر شانداراور پر تیاک تاریخی استقبال کیا گیا۔ شیخو پورہ کے اس دورۂ کے دوران ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے منہاج گرائمر سکول(القادریہ کیمیس)کالج روڈشیخو پورہ اور کالج آف نرسنگ&الائیڈ ہیلتھ سائنسز کاافتتاح کیا۔ ڈاکٹر حسن محیالدین قادری نے اس موقع پر خطاب کرتے ہوئے کہا کہ تعلیم اور صحت کے شعبے میں جدید تعلیم اور تربیت کی فراہمی وقت کی اہم ضرورت ہے۔ منہاج القرآن ہمیشہ معاشرتی ترقی اور انسانیت کی خدمت کے لیے مختلف اقدامات میں مصروف عملی رہتی ہے۔ شیخو پورہ کے اس دورہ کے دوران ڈاکٹر حسن محی الدین قادری سے تحریک منہاج القرآن، منہاج القرآن ویمن لیگ، پاکستان عوامی تحریک، منهاج القررآن علماء کونسل، منهاج یوتھ لیگ، مصطفوی سٹوڈ نٹس ۔ موومنٹ اور ایم ایس ایم سسٹر ز کے ضلعی و تحصیلی ذمہ داران نے بھی ملا قات کی۔







## وْالْبِرْسِيْنِ ثُلِيْنِ قَالِي كَانْتَظْ يَى دوره خسيبر بِحِنْ تُونخوا

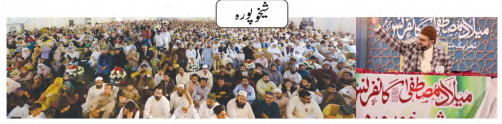




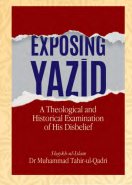






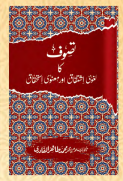


## شیخ الاسلاً) ڈاکٹر محمد عمراته ادی کی طبع ہونے والی نئی کتب



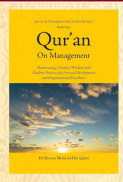




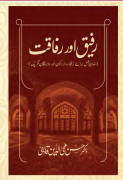




## اللهِ اللهِ













علمی عملی ، اخلاقی وروحانی تعلیمی وسائنسی فقهی وقانونی ، انقلابی اورفکری وعصری موضوعات پرشیخ الاسلاً واکرم طاهراتهاری کی 625 سے زائد کتب دستیاب ہیں