

احگاہشریعت کی تاثیر اخلاقِ حسنہ سیشروط ہے

شيخ الاسلام ذاكتر محمل همر القارسي كاعلمي تربيتي خصوصي خطاب

الحيالية الحام عالم كاما في طراق ميكين مرتبها حرال العيوا ماينامة

نومبر2025ء

الحادى دمحانات فرغ <u>ع</u>وامل اورازات

ماحولياتي توازان اوروسائل كانحفظ

اُم جيسلمه کانظا حيات اعتدال اورميان روی



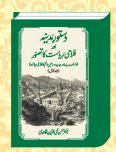


پروفیسر ڈاکٹر سنمی الدین قادی کا دورہ ہزارہ ڈویژان

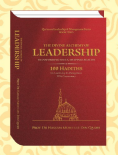
# يروفيسردًا كَبْرَبُ ن مُحَى الدِّين فادِئ كى معركه آراء تصانيف













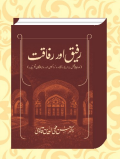


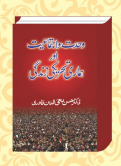








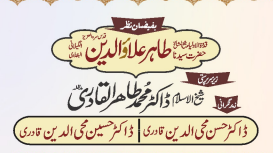














# حُسن ترتیب

ادارىية منهاج يونيورشي لا بورك زيراجتمام تاريخي 8وي بين المذابب كانفرنس (چيف ايديشر) القرآن: احكامشريت كى تاثيراخلاق حسند عضروطب في الاسلام واكثر محدطا برالقادرى الفقه: آب كفقهي مسائل مفتى عبدالقيوم خان ہزاروي 17 امتِ مسلمه كانظام حيات: اعتدال اورمياندروي بروفيسرد اكترحسن محى الدين قادرى 22 ڈاکٹر محرمتازالحن باروی الحادي رجحانات كے فروغ كے عوامل اوراثرات 31 ڈاکٹرشبیراحمہ جامی ماحولياتي توازن اوروسائل كانتحفظ 41 ڈیجیٹل دور میں بچوں کی تربیت: چیلنجز اورحل محمد يوسف منهاجين 51 معاشرتي بهمآ بنكى كابحران اورخل وبرداشت كى ابميت عبدالستار منهاجين 60 ڈاکٹر طاہرحمید تنولی فكرا قبال كي تهذيبي معنويت 69 ڈاکٹرحسنمحی الدین قادری کا دور ہُ ہزارہ ڈویژن خصوصی ریورٹ 80

جلد: 39 / ۱۳۵۷هـ / نوم ر 2025 ع شاره: 11 / بماد کالول/ بماد کالثانی / نوم ر 2025 ع

چيفايڻيش نوراللهصديقي

ایڈیڈ محربوسف

وللمايلية ابدال احرميرزا

ايڻيڻوريل بورڅ

محرينق بخم، وْالْرْمْحِمْ فالروق رانا ، عين الحق بغدا دي محم بلال بل سيعلى عباس بنارى فيصل سين شهدى

مجلس مشاورت

خرم نواز گنڈ اپور،احرنوازا جم، جی ایم ملک محمه جوا دحامد بسرفراز احمدخان منظوسين قادري غلام مرتضٰی علوی، علی عمران ، دا وُ دحسین <sup>شهدی</sup>

مفتى عبدالفيوم خان ، محد شفقت الله قادرى فالزطاهر حميد تنولى، فالزمحمد البياس اعلى فأتنزمحمه افضل قادري

ملك بهرك تعليمي ا دارول اور لا تبرير يول كبيليّة منظور شده www.minhaj.info www.facebook/minhajulguran email:mqmujallah@gmail.com (مجلّه آفس وسالانه خریداران) minhaj.membership@gmail.com (نظامت ممبرشپ/رفقاء) smdfa@minhaj.org (بيرون ملك رفقاء)

گرافکس عبدالسلام عكاسي قاض محمود الاسلام

كسبيو شرآبريش مجمرا شفاق الجم خطاطي محراكرم قادري

سالانه سالانہ خریداری | رویے

مجلّه منهاج القرآن میں آنے والے جملہ پرائیویٹ اشتہار خلوص نیت سے شاکع کئے جاتے ہیں ادارہ کی کسی کاروبار میں شراکت ہے اور نہ ہی ادارہ فریقین کے درمیان کسی بھی تتم کے لین وین کا ذید دار ہوگا۔

مبل اشتراک مشرق و طلی جنوب شرقی ایشیاء، یوپ ،افریقه ،آسٹریلیا، کمینیڈا ،مشرق بعید <mark>جنوبی امریکه و ریاستهائے متحدہ امریکہ 30 امریک</mark>ی ڈالرسالانہ

رتيل ندكاية اكاؤنك نمبر 02930103644000 ميزان بينك شاليمار لنك رودُ لا موريا كستان

ت ناشر :محمد اشرف قا درى ، مطع: منهاح القرآن برنظرز 365ايم ما ذل ناؤن لابور Ext: 128 -140-111-140-140



ہے نبی کی چاکری میں محویت، وجر نشاط جن کی رحمت ہے یئے انسانیت، وجبر نشا<mark>ط</mark>

بت پرستوں کو خدا کی سمت موڑا آپ نے إك خدا رٍ هوكئ ايمانيت، وجبر نشاط

زائروں کو روبروئے روضۂ سرکار ہے جالیوں سے پھوٹی نورانیت، وجبر نشاط

اے خوشا باشندگانِ ہم طیبہ کے لیے ارضِ خلد آثار کی ہے شہرت، وجبہ نشاط

سر کٹانا عشق میں ان کے لیے آسان ہے جن کو ہے سرکار کی محبوبیت، وجبر نشاط

بڑھ کے ہمت سے دکھائیں جب نبی کا اتباع تب کہیں اولاد کی ہو تربیت، وجبر نشاط

جب سوا نیزے یہ سورج ہو تو اے میرے خدا ان كاجمندًا مجھ كو بخشے عافيت، وجبر نشاط

جوڑتی ہے تار دل کو جو در سرکار سے مجھ کو ہمذاتی ہے وہ روحانیت، وجبہ نشاط

﴿ انجينئر اشفاق حسين بهذا آلى ﴾



یاالی ! قادر و قیوم تیری ذات ہے حاجتیں برلا مری، تو قاضی الحاجات ہے مشکلوں کا حل مجھے دشوار ہے تو کرم کردے تو بیڑا پار ہے مال و زر درکار بین بارب! نه حشمت جائے جو محمرًا کو عطا کی تھی وہ دولت چاہئے صرو استغناء کی دولت دے مجھے مصطفی والی قناعت دے مجھے زندگی کا مرتے دم، اللہ! نیک انجام ہو لب پہ تیرا ذکر ہو، تیرے نبی کا نام ہو خاتمہ ہو دین پر ایمان پر جان دو اسلام پر، قرآن پر داغ عصیاں کی ندامت کھائے جاتی ہے مجھے د کھے کر اعمال اپنے شرم آتی ہے مجھے سامنے تیرے میں آؤں کس طرح روسیاه ہوں منہ دکھاؤں کس طرح شم سے گردن جھی ہے اس لئے سرکار میں خالی ہاتھ لے کر آیا ہوں ترے دربار میں زہر رکھتا ہوں نہ تقویٰ پاس ہے ہے تو اک تیرے کرم کی آس ہے (احد سهار نپوری)

منهنك ج القب لآن لابود - نومبر 2025ء

## منهاج یونیورسٹی لاہبور کے زیر اہتمام تاریخی8ویں بین المذاہب کانفرنس



قرآنِ مجید میں ار شادِ باری تعالی ہے: "وین کے معاملے میں کوئی جُر نہیں۔" یہ آیت کریمہ دراصل مذہبی آزادی اور رواداری کاسب سے بڑا منشور ہے۔ اسلام کسی کو زبروستی مسلمان بنانے یا مذہب کے نام پر کسی کی جان لینے کی اجازت نہیں ویتا۔ حضور نبی کریم ملٹی آیا تیم کی سیرت طیبہ اس حوالے سے سب سے بڑی روشن مثال ہے۔ مدینہ منورہ میں جب آپ ملٹی آیا تیم نے اسلامی ریاست قائم

فرمائی توآپ ملٹی آلہ نے مختلف مذاہب اور قبائل کے ساتھ میثاق مدینہ کے نام سے معاہدہ فرمایا۔ اس معاہدے کا لب لباب مذہبی آزادی اور بلا تفریق رنگ و نسل و مذہب جان و مال کا تحفظ تھا۔ آپ ملٹی آلہ نے ایک الباجتاعی نظام عدل قائم کیا جس میں مسلمان، سادر کی آلہ نے ایک الباجتاعی نظام عدل قائم کیا جس میں مسلمان، یہودی اور دیگرا قوام کے افراد برابر کے شہری تھے۔ یہ معاہدہ دراصل تاریخ عالم کا پہلاآ ئینی دستور ہے جس نے مذہبی رواداری کو ریاسی قانون کی بنیاد بنا دیا۔ اس کی مکمل تفصیلات جانے کے لئے محرّم پروفیسر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی شہرہ آفاق تصنیف ''دستور مدینہ اور فلاجی ریاست کا تصور'' کا مطالعہ کی الدین قادری کی شہرہ آفاق تصنیف ''دستور مدینہ اور فلاجی ریاست کا تصور'' کا

اس امر میں کوئی شُبہ نہیں فی زمانہ بین المذاہب رواداری کے فروغ اور بین المسالک ہم آہنگی کے لئے قومی و عالمی سطح جو کردار منہاج القرآن اور اس کی قیادت شخ الاسلام ڈاکٹر مجمہ طاہر القادری دامت برکاتم العالیہ نے انجام دیا ہے وہ تاریخ کا ایک سنہرا باب ہے۔ شخ الاسلام نے بین المذاہب رواداری کے تناظر میں ہار ہالیکچرز دیے اور در جنوں کتب تصنیف فرمائیں جن سے استفادہ کرنے والوں کی تعداد بھی ہزاروں لاکھوں میں ہے۔ برقسمتی کے ساتھ کچھ دشمن قوتوں نے مسلمانوں کوایک سوچی سمجھی سازش کے تحت انتہا پیندی کے راستے پر ڈالا اور پھر دہشتگر دی کو اسلامی تعلیمات کو ایک سوچی سمجھی سازش کے تحت انتہا پیندی کے راستے پر ڈالا اور پھر دہشتگر دی کو اسلامی تعلیمات کے ساتھ جوڑنے کی ناپاک سازش کی۔ شخ الاسلام دامت برکاتم العالیہ نے اس فتنہ الخوارج کو اور اس فرک و پوری طرح بے نقاب کیا اور اسلام کے دامن پر لگائے جانے والے انتہا پیندی کے الزامات کو قرآن وسنت کی روشنی میں رد کیا۔

قرآن وسنت کی امن فلاسفی کو منہاج یونیورسٹی لاہور لے کرآگے بڑھ رہی ہے۔ منہاج یونیورسٹی لاہور وطن عزیز کی وہ واحد یونیورسٹی ہے جو مسلسل 8 سال سے بین المذاہب رواداری کے فروغ واحیا کے لئے کا نفر نسز منعقد کر رہی ہے۔ ان کا نفر نسز میں و نیا کے نامور دانشور حضرات شرکت کرتے اور فروغ امن کے حوالے سے اپنی سفارشات پیش کرتے ہیں۔ ماہ اکتو برکے آخری ہفتہ منہاج یونیورسٹی لاہور کے زیراہتمام 8 ویں بین المذاہب کا نفر نس منعقد ہوئی اس کا نفر نس میں 25 ممالک کے دانشور حضرات نے شرکت کی اور فروغ امن کے ضمن میں اپنی شاندار سفارشات پیش کیں۔ بین المذاہب رواداری کی اس 8 ویں عالمی کا نفر نس میں پروفیسر ڈاکٹر حسین محی الدین قادری نے نہایت فکر انگیز خطاب کیا ور سفارشات پیش کیں۔

پروفیسر ڈاکٹر حسین محیالدین قادری نے اپنے صدارتی خطا<mark>ب میں کہاکہ پاکستان تمام مذاہب و</mark> مسالک سے سجا ہوا پھولوں کا گلدستہ ہے۔ مذہبی رواداری سے ہم آہنگی او<mark>ر قومی سیجہتی کو فروغ ملتا</mark> ہے۔ تمام مذاہب اور ان کی مذہبی روایات کا احترام وقت کی ناگزیر ضرورت ہے۔ پاکستان میں مسلمان اکثریت میں ہیں۔ امن وہم آہنگی کو فروغ دیناان کی زیادہ ذمہ داری ہے۔ قومی بیجہتی اور ساجی انصاف کے لئے علائے کرام و مذہبی رہنماؤں کو برابری کی بنیاد پر بانی پاکستان کے ویٹر ن اور نظریہ پر عمل پیراہوناہوگا۔ پائیدارامن اور ترقی صرف قانونی اصلاحات ہے ممکن نہیں بلکہ اس معاشر تی سوچ کو بدلنے سے ممکن ہے جو انتہا پیندانہ اقدامات پر اکساتی ہے۔ انہوں نے کہا کہ تعلیم، ثقافتی مکالمہ اور معاشر تی میل جول براہوناہو نے سے متشد درویوں کا خاتمہ ممکن ہے۔ بین المذاہب رواداری اور ساجی معاشر تی میں جو لیون پر اسلام حضور نبی اگرم ملتے اللہ نہنے اقلیتوں کے حقوق و فراکض کی تعلیم وی ہیں۔ اسلام بلا تفریق مذہب اور رنگ و نسل انسانی جان و مال کے تحفظ کی بات کرتا ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ تو ہین مذہب کا قانون در حقیقت مذاہب کے تحفظ اور تکریم کا قانون میں حیار سطح پر پائے جانے والے ابہام دور کرنے کی ضرورت ہے۔ اس امر کو یقینی بناناہو گا کہ ماورائے عدالت و قانون کوئی کسی کے جان و مال سے نہ کھیل سکے اس سارے عمل میں علائے کرام اور ماورائے عدالت و قانون کوئی کسی کے جان و مال سے نہ کھیل سکے اس سارے عمل میں علائے کرام اور ماورائے عدالت و قانون کوئی کسی کے جان و مال سے نہ کھیل سکے اس سارے عمل میں علائے کرام اور مادرائے عدالت و قانون کوئی کسی کے جان و مال سے نہ کھیل سکے اس سارے عمل میں علائے کرام اور مادرائے عدالت و گائون کی کرے جان و مال سے نہ کھیل سکے اس سارے عمل میں علائے کرام اور کرنے کے نمائندوں کا کردار مرکزی ہے۔

کا نفرنس میں شریک ڈائر کیٹر جزل سول سروسز اکیڈی لاہور فرحان عزیز خواجہ نے اظہار خیال کرتے ہوئے کہا کہ بین المذاہب رواداری کے فروغ اور اقلیتوں کے حقوق کے حقوق کے حقمن میں تشکیل پانے والی قومی پالیسی میں منہاج یونیورٹی لاہور کے زیر اہتمام منعقد ہونے والی بین الاقوای، بین المذاہب کا فرنسز کی سفارشات سے استفادہ کیا گیا ہے۔ کا نفرنس کے مقررین شرکانے مذہبی رواداری کے لئے بانی پاکستان قائدا عظم مجمد علی جناحؓ کے اقوال کا حوالہ بھی دیا۔ بالخصوص 11 اگست 1947ء کے خطاب کا بطور خاص ذکر کیا کہ بانی پاکستان نے فرمایا تھا کہ آپ اپنی عبادات کے حوالے سے آزاد ہیں اور بلاروک ٹوک اپنی فرجی روایات پر کاربندرہ سکتے ہیں۔ بانی پاکستان نے جس حوالے سے آزاد ہیں اور بلاروک ٹوک اپنی فرجی روایات پر کاربندرہ سکتے ہیں۔ بانی پاکستان نے جس فد ہی روایات پر کاربندرہ سکتے ہیں۔ بانی پاکستان نے جس فر فرجی روایات کے عیسائی میں عبادت کی مقی اس کا تعلق ریاست مدینہ سے ہے۔ آپ لٹھٹٹٹٹٹٹ نے نجران کے عیسائی اعتدال ور واداری کی تعلیمات سے عبارت ہے۔ بلاشبہ اس وقت وطن عزیز میں محبت اور رواداری کے حمد بلکہ اعتدال ور واداری کی تعلیمات سے عبارت ہے۔ بلاشبہ اس وقت وطن عزیز میں محبت اور رواداری کی حمد بلکہ اعتدال ور واداری کی تعلیمات کی ضرورت ہے۔ انتہا پیندی اور دہشتگردی نہ صرف امن کی وشمن ہے بلکہ اس سے ترتی اور دو شخالی کے راستے بھی مسدود ہو جاتے ہیں۔ مذہبی تحریکوں کو بالخصوص مصطفوی تعلیمات کی روشنی میں امن کے بیانیہ کو نمایاں کرناچا ہے۔

(چيف ايڙيڙ: نور الله صديقي)



# احكاراشريعت كى تاثيراغلاق حسنه فيضروط ہے

شيخ الاسلام ڈا کٹرمجمہ طاہرالقادری کاعلمی وتربیتی خصوصی خطاب

ترتیب وتدوین: محمر پوسف منهاجین گرشته پیستر

قرآن مجید میں حضور نبی اکرم ملٹی آئیم کی طبیعت مبار کہ کا بیان کرتے ہوئے اللہ رب العزت نے ار شاد فرمایا:

فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنُتَ لَهُمْ ۚ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ

(آل عمران، ۳: ۱۵۹)

اے حبیب والاصفات!) پس اللہ کی کیسی رحت ہے کہ آپ ان کے لئے نرم طبع ہیں،اورا گرآپ تُند خُو (اور) سخت دل ہوتے تولوگ آپ کے گردسے حبیث کر بھاگ جاتے۔

آیت کریمہ کاپہلا حصہ ؟'' فیما رَحْمَةِ مِن اللهِ لِنْتَ لَهُمْ'' جس میں آقاط اللهِ اِللّهِ کی طبیعت بیان کی گئ، اس کے تجویدی قواعد ،ان الفاظ کامزاج وطبیعت اور ان کی تعبیری مطابقت اور ہے جبکہ دوسر سے حصہ ؟''و لَوُ کُنْتَ فَظًّا غَلِیْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِك ''اس حصے کے ہر ہر لفظ اور حرف کی تجوید کا مزاج اور طبیعت اور ہے۔ حروف کے مزاج کی سائنس آقا ﷺ کے زمانے میں ایجاد نہیں ہوئی تھی اور نہیں ایجاد نہیں ہوئی تھی اور نہیں کے حروف کے مزاج کی خبر تو علم تجوید کے قواعد بنائے جان کے بیان کے لیے ان جانے کے بعد سامنے آئی اور اس وقت ان میں فرق کیا گیا مگر آقا ﷺ کی طبیعت کے بیان کے لیے ان

منهنسج القسلآن لابور - نومبر 2025ء

حروف کااستعال کرناکہ وہ حروف بھی طبیعت ِ محمدی ملی آئیم کے عین مطابق ہیں اور آقا ﷺ کی طبیعت کو ظاہر کرتے ہیں، یہ قرآن مجید کا معجزہ ہے۔

قرآن مجید سے آقا ﷺ کی طبیعت مبار کہ کے بیان کے لیے استعال کیے گئے حروف کی سائنس کے بیان (شائع شدہ ماہنامہ منہاج القرآن ماہ اکتوبر 2025ء) کے بعد آیئ! مزید آیاتِ قرآنی کا مطالعہ کرتے ہیں جن سے حروف کہ یہ سائنس مزیدواضح ہوجائے گی:

ا۔ سورۃ الرحمٰن میں اللہ تعالٰی نے جنت کے ذکر کے تحت فرمایا:

فِيهِمَاعَيْنُنِ تَجْرِينِ - (الرحمن،٥٥: ٥٠)

''ان دونوں میں دوچشمے بہہر ہے ہیں۔''

لفظ ''تَجْدِیَان " کی''ت "پر زبر،''ج "پر جزم،''ر " کے پنچ زیر ،''دی "پر کھڑی زبر اور"نون "کے پنچ زیر ہے۔اس اعراب کے ساتھ لفظ تجدیان کے اندر ایک روانی، بہاؤ اور تسلسل ہے۔جس طرح چشموں میں روانی ہوتی ہے، اسی طرح اس لفظ کی ادائیگی کے اندر بھی ایک بہاؤ اور روانی ہے۔ اس لفظ میں کسی حرف پر کوئی شد نہیں ہے۔ یہ سارے حروف روانی (flow) کے حروف ہیں۔

۲۔ سورة الرحمٰن میں ہی چشمول کی ایک دوسری قشم کا بھی ذکرہے۔ان کے اظہار کے لیے فرمایا: فیٹھ بِمَاعَیْ اَٰنِ نَضَّا اَ خَاٰنِ ۔ (الرحمٰن،۵۵: ۲۲)

''ان دُونُوں میں (بھی) دو چشمے ہیں جو خوب چھلک رہے ہوں گے ''

لفظ نَضَّا فَانَ مِیں ''فی ایسا حرف ہے جو بھاری آواز کے ساتھ اداکیا جاتا ہے ، مزید ہے کہ اس کے اوپر شد ہے لیعنی اس کو دوبار پڑھا جائے گا۔ پس جب ہم ''نَصَّا فَانُونَ 'پڑھتے ہیں تو ان حروف کی وجہ سے ایسی آواز ہمارے منہ سے نکلتی ہے جیسے کوئی چیز پھٹ رہی ہے۔ یہ اُن دوچشمول کاذکر ہے جو بہہ نہیں رہے بلکہ زمیں کو چیر کر پھوٹ رہے ہیں۔ قرآن مجید کا اعجاز ملاحظہ ہو کہ جب کا ذکر کیا جن میں بہاؤاور روانی ہے وہاں (عَیْنُنِ تَجْوِیْنِ) ایسے حروف کا استعال فرمایا جن کی ادائیگی میں روانی ، بہاؤاور تسلسل کا ظہار پایا جاتا ہے اور جہاں ایسے دوچشموں کاذکر کیا جو زمین کو چھاڑ کر پھوٹ رہے ہیں اور پھوٹے میں چونکہ طاقت لگتی ہے ، زمین پھٹتی ہے تب چشمہ نمیں کو پھاڑ کر پھوٹ رہے ہیں اور پھوٹے میں چونکہ طاقت کگتی ہے ، زمین پھٹتی ہے تب چشمہ نکلتا ہے وہاں (عَیْنُنِ نَضَّا اَنْ اُنِی میں ہی قوت اور طاقت کا اظہار پایا جاتا ہے وہاں (عَیْنُنِ نَضَّا اَنْ اُنِی میں ہی قوت اور طاقت کا اظہار پایا جاتا ہے۔

س\_ قرآن مجید کے اس اعجاز کی ایک اور مثال سورة الناس ہے۔اللدرب العزت فرماتاہے:

قُلُ اَعُوْذُ بِرَبِّ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ اللهِ النَّاسِ مِنْ شَيِّ الْوَسُوَاسِ الْخَنَّاسِ الَّذِي يُوسُوِسُ فِي صُدُو ِ النَّاسِ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ (الناس: ١-٢)

''آپ عرض سیجئے کہ میں (سب) انسانوں کے رب کی پناہ مانگنا ہوں۔جو (سب) لوگوں کا بادشاہ ہے۔جو (ساری) نسلِ انسانی کا معبود ہے۔ وسوسہ انداز (شیطان) کے شرسے جو (اللہ کے ذکر کے اثر سے) پیچے ہٹ کر حجب جانے والا ہے۔جو لوگوں کے دلوں میں وسوسہ ڈالٹا ہے۔خواہ وہ (وسوسہ انداز شیطان) جنات میں سے ہو یاانسانوں میں سے۔''

اس سورت کی ہر آیت کا اختتام حرف "س" پر ہورہاہے۔ چو تھی اور پانچویں آیت میں حرف "س" تین تین مر تبہ آیاہے۔ حرف "س" کی ادائیگی سے Whispering (سرگوشی) کا ماحول پیدا ہوتا ہے۔ اس پوری سورت کا مضمون پیدا ہوتا ہے۔ اس پوری سورت کا مضمون چو نکہ وسوسہ اور خیال ہے جو سرگوشی (whispering) کے ذریعے دلوں میں ڈالا جاتا ہے، اس کے لیے حرف "س" کی آواز اس ماحول کی عکاسی کرتی ہے۔ پس وسوسہ کے مضمون کے بیان کے لیے کے لیے حرف "س" کی آواز اس ماحول کی عکاسی کرتی ہے۔ پس وسوسہ کے مضمون کے بیان کے لیے اللہ تعالی نے اس سورت میں "س" کو متعدد مرتبہ استعال فرمایا۔ اس کے ساتھ ایک فضا پیدا ہوگئی جو لاللہ تعالی نے اللہ کو ظاہر کرتی ہے۔

قرآن مجید میں موجود حروف کی سائنس کے اس مطالعہ کے بعد آیئ! اب زیرِ بحث موضوع؛ "طبیعت اور شریعت کے باہمی تعلق" کے ذیل میں اس امر کا جائزہ لیتے ہیں کہ طبیعت میں نرمی اور شخی کا پیھ کیسے چلتا ہے؟

#### ملیعت میں نرمی اور شختی کو جاننے کا بیانہ

طبیعت کی نرمی یا سختی نظر نہیں آتی ، وہ تو اندر ہے ، پھر پہتہ کیسے چپاتا ہے کہ فلال کی طبیعت نرم ہے باسخت ؟

یادر کھیں! طبیعت کی نرمی یا سختی چہرے سے نظر آتی ہے۔ گفتگو سے نظر آتی ہے، طرزِ عمل، conduct ، behavior اللہ dealing نظر آتی ہے۔ جو چیزیں نظر نہیں آتیں، اللہ تعالیٰ نے انہیں دیکھنے کے مظاہر بنائے ہیں۔ بات کرتے ہوئے الفاظ کا چناؤ ظاہر کرتاہے کہ طبیعت میں نرمی ہے یا سختی۔۔۔؟اگر لفظوں کے چناؤ میں ہی سختی ہے تو طبیعت سخت ہے اور اگر الفاظ کا انتخاب نرم ہے تو یہ طبیعت کی نرمی کی طرف اشارہ ہے۔

۔ الله تعالی نے حضور نبی اکرم ملی آیکٹم کی طبیعت کے بیان کے لیے (فَیِمَا دَحْمَةِ مِّنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ (آل عمران: ۱۵۹) زم ولطيف حروف استعال فرماكر اسی اصول کوبیان کیاہے۔ پس ہم بولنے کے لیے جن الفاظ کا انتخاب کرتے ہیں وہ ہماری طبیعت کو ظاہر کرتے ہیں۔ اسی طرح چرے کے تاثرات اور ہماری آنکھیں بھی بولتی ہیں اور ہماری طبیعت کے بارے میں آگاہ کرتی ہیں۔

آقاط المُهُ يُلَالِم كَ طبيعت مقدسه كوقرآن مجيد مين ايك اور مقام پراس طرح بيان كيا گيا ہے: لَقَهُ جَاءَكُمُ دَسُولٌ مِّنُ اَنْفُسِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيْصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ دَعُوفٌ

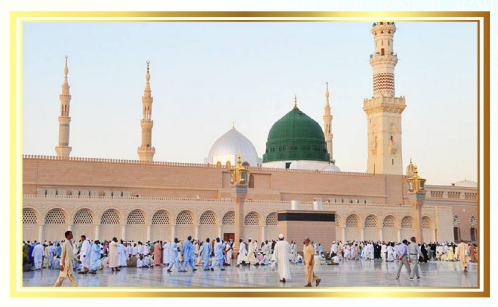
رَّحِيثُمٌ - (التوبة، ٩: ١٢٨)

'' بیشک تمہارے پاس تم میں سے (ایک باعظمت) رسول (مٹھیکیکم) تشریف لائے۔ تمہارا تکلیف و مشقت میں پڑنا ان پر سخت گرال (گزرتا) ہے۔ (اے لوگو!) وہ تمہارے لئے (بھلائی اور ہدایت کے) بڑے طالب و آرزو مند رہتے ہیں (اور) مومنوں کے لئے نہایت (ہی) شفیق بے حدر حم فر مانے والے ہیں۔"

 ر حمت تمام انسانیت کے لیے عام ہے ، جبکہ مومنوں پر آپ ملٹھ آلیاتی کی شفقت اور رحمت سب سے زیادہ نمایاں اور خاص ہے۔

#### طبیعت ِ محمدی ملتہ اللہ کے فیض کا حصول کیو نکر ممکن ہے؟

مذکورہ آیتِ کریمہ سے معلوم ہوا کہ اگر طبیعتِ محمدی کا فیض لینا ہے تو اپنا نہ سوچیں، اپنے احساسات کانہ سوچیں بلکہ دوسر وں کاسوچیں۔ ہم ہمیشہ اپنے احساسات کود کھتے ہیں کہ '' ہمارا کیا ہے گا''۔ ہم پوری زندگی اسی سوچ میں رہتے ہیں جبکہ آقاعلیہ الصلاة والسلام کی طبیعت ہیہ کہ آپ ملٹھ الیّا ہم کا کہ دوسرے کو نکلیف نہ ہو۔ آپ ملٹھ الیّا ہمیشہ دوسر وں کی پریشانی اور مشکل کے ازالہ کے لیے فکر مندر ہتے۔ تمام لوگوں کے لیے حضور نبی اگرم ملٹھ ایّا ہم کا فکر مندی پر مبنی یہ رویہ دوسروں کو عطا کرنے والاایک عمل ہے۔ اگر ہماری طبیعت میں دوسروں کے لیے احساس پیدا ہوجائے، دوسروں کے لیے درد مندی پیدا ہوجائے، دوسروں کے طبیعت میں دوسروں کے لیے احساس پیدا ہوجائے، دوسروں کے ایے درد مندی پیدا ہوجائے اور ہم یہ دیکھنے لگیں کہ ہماری کسی بات سے دوسروں کے دل پر کیا گزری ہے تواس کا مطلب ہے کہ ہم نے طبیعت محمدی سے فیض پایا ہے۔



تصوف، معرفت اوراہلِ حق کے ہاں ایک مقام '' فتوۃ'' (generosity)ہے، جس کا معنی موافقت ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ جس کے ساتھ دوستی ہو، جس کے ساتھ درشتہ ہو، چاہے میاں بیوی ہوں، دوست ہوں، یا بہن بھائی، اُن کی طبیعت ہر وقت ذہن میں رکھیں کہ ہماری کسی بات سے ان کی طبیعت پر نا گواری نہ ہو۔ اسی عمل اور رویہ کا حکم آپ ماٹھ کیا آئم کے ہمیں دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

#### لايؤمن احدكم حتى يحب لاخيه مايحب لنفسه-

(صحيح البخارى، كِتَاب الْإِيمَانِ، بَابُ مِنَ الإِيمَانِ أَنْ يُحِبَّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفُسِهِ، حَ: ١،ص: ١٦، رقم الحديثِ: ١٣)

''تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک اپنے بھائی کے لیے وہ نہ چاہے،جووہ اپنے لیے چاہتا ہے۔''

یعنی اگر کوئی شخص اپنے لیے آرام چاہتاہے تو دوسرے کو آرام دے۔۔۔اپنے لیے عزت چاہتا ہے تو دوسرے کو قرام دے۔۔۔اپنے لیے بی عزت چاہتا ہے تو دوسرے کو عزت دے۔اپنے عہدہ و منصب کو ذبن میں رکھ کر صرف اپنے لیے بی عزت کو ہر وقت طلب نہ کرتا پھرے کہ عزت حاصل کرنا صرف میراحق ہے بلکہ یہ سوچ دوسرے کے لیے بھی یہ الیے بھی پیدا کرے کہ جو کچھ میں اپنے لیے چاہ رہا ہوں، وہ دوسروں کو بھی دوں۔ آقام الی آئیم نے اسی دمیں" کو ختم کر وایا اور نرمی کی فضا پیدا کرنے کا حکم دیا ہے کہ اپنے بھائی کے لیے بھی وہی پہند کر وجو اپنے لیے پند کرتے ہو۔

پس طبیعت محمدی ملٹی آئیلی کافیض حاصل کرنے کے لیے ہمیں دوسروں کے بارے میں سوچنا ہوگا اور اپنی ضروریات پر دوسروں کی ضروریات کو ترجیح دینا ہوگا۔ اس سے ہم دوسروں سے بھلائی اور محبت کرنے والے ہوں گے۔ جتنا کوئی شخص دوسروں کی بھلائی کا سوچنے والا ہوگا اور اُن سے محبت کرنے والا ہوگا، اتنا ہی وہ اللہ تعالیٰ کی نگاہ میں معزز و محبوب ہوگا۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ ہم اپنی ''میں'' سے باہر نکلیں۔ جب ہم اپنی'' میں'' سے نکل جائیں گے تو ہماری طبیعت میں وسعت آجائے گی، بصور ہو دیگر ہم گھٹن میں رہیں گے اور گھٹن والا شخص بھی دوسرے کے ساتھ اچھے تعلقات قائم نہیں کر سکتا۔ وہ ہمیشہ خود بھی مشکلات میں رہتا ہے اور دوسروں کے لیے بھی مشکلات پیدا کرتا ہے۔ جب ہم اپنی طبیعت کواس طرح بدل لیتے ہیں، تب شریعت کے احکام پر عمل کر ناتا ثیر پیدا کرتا ہے۔ جب ہم اپنی طبیعت کواس طرح بدل لیتے ہیں، تب شریعت کے احکام پر عمل کر ناتا ثیر پیدا کرتا ہے۔

### ہمیشہ دو سروں کی چاہت اور مزاج کا خیال رہے

فتوۃ میں ایک تصور موافقت ہے کہ دوسروں کی طبیعت، مزاج اور چاہت مدِ نظر رہے کہ وہ کیا چاہتا ہے۔۔۔؟ جب ان کی چاہت اور مزاج کا پتہ چل جائے تو بندہ ہمیشہ ان کا خیال کرے، ان کا دل کو غمز دہ نہ کرے اور ان کے انتخاب کے مطابق ان سے معاملات طے کرے۔ لیکن یہ موافقت، ساتھ چلنا اور خواہش کا احترام کرنا، شریعت کے مقابل نہ ہو۔اگر ایسا ہے تو ایسی موافقت در کار نہیں ہے۔کوئی آدمی ظلم کرتا ہے، شراب ،جوا، زنا وغیرہ جیسے گناہوں میں مصروف ہے تو اس کا ساتھ نہ دیں۔ان امور میں موافقت نہیں۔اللہ کی نافرمانی میں فتوۃ نہیں ہوگا۔اس کے علاوہ جو کچھ ہے، وہ قابل موافقت ہے۔ وہ قابل موافقت ہے۔ قابل موافقت ہے۔دوسروں کی خواہش پر اپنی خواہش کو قربان کر دینا پیفتوۃ اور موافقت ہے۔ اہل فتوۃ کادر جہ بلند ہوتا ہے۔چندا حادیث مبار کہ ملاحظہ ہوں:

ا۔ آقاعلیہ الصلوۃ والسلام کوایک صحابی نے کھانے کی دعوت دی۔ آپ مٹھ کی آئی صحابہ کرام کی کے ہمراہ اس صحابی کے گھر تشریف لے گئے۔ میز بان نے خلوص و محبت سے تیار کیا گیا کھانادستر خوان پر سجادیا۔ آقا کھی اور صحابہ کرام کی وہ کھانا تناول فرمانے گئے لیکن ایک صحابی نے کھانا کھانا شروع نہ کیا۔ آپ مٹھ کی آئی نے دوجہ بوچی توانھوں نے بتایا کہ میں (نفلی) روزے سے ہوں۔ آقا مٹھ کی آئی نے ان کا جواب سن کر فرمایا:

ُ دَعَاكُمْ أَخُوكُمْ وَتَكَلَّفَ لَكُمْ ثُمَّ تَقُولُ: إِنِّ صَائِمٌ ؟ أَفْطِلُ ، ثُمَّ صُمْ يَوْمًا مَكَانَهُ إِنْ شِئْتَ (الطبراني، المعجم الاوسط، ج: ٣، ص: ٣٠٨، الرقم: ٣٢٨٠)

یہ کیساروزہ ہے؟ایک آدمی نے سارادن محنت کرکے آپ کے لیے کھانا تیار کیا ہے اور آپ کہہ رہے ہیں کہ میں روزے سے ہول۔روزہ کوافطار کرو، کھانا کھاؤاور بعد میں اس کی قضا کرو۔ یعنی میہ نظی روزہ ہے اور دوسرے مسلمان کی خوش کے لیے روزہ توڑ دیناعظمت ہے۔ یہی عظمت اصل میں فققہ اور، یہی اصل معرفت ہے۔

۲۔ حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ سے روایت ہے کہ آ قاعلیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا:

أَلاَ أُخْبِرُكُم بِهَن يَحْمُمُ على النَّارِ، وبهَن تَحْمُمُ عليه النَّارُ؟ على كلِّ قريبٍ هَيِّنِ سهُلِ. (سنن ترمذى، كتاب صفة القيامة والرقائق والودعن رسول الله ملتَّ عَلَيْهِم، رقم الحديث: ٢٣٨٨)

''کیا میں متہیں نہ بناؤں کہ کون ہے جو آگ پر حرام ہے اور کس پر آگ حرام ہے؟ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا: یار سول اللہ!ار شاد فرمائیں۔آپ طرفی آیا ہے نے فرمایا: ہر وہ شخص جو دو سروں کے قریب ہو، نرم خوہو، آسان مزاج اور سہل ہو۔''

لیتیٰ ان لو گوں پر دوزخ کی آگ حرام کر دی گئی ہے جو اپنی طبیعت میں دوسروں کے لیے اتنے آسان اور نرم ہیں کہ لوگ ان کے قریب ہونے میں لطف محسوس کرتے ہیں۔جو دوسروں کے ساتھ ہمیشہ نرمی برتے ہیں اور رحمہ لی سے پیش آتے ہیں۔

يا بنيّ، أتدرون ما المروة؟ قالوا: لا. قال: المروة أن لا تعمل في السرّ شيئاً تستحي منه في العلانية، وأن تحسنَ صحبتَك، وتُلينَ كلامَك، وتُطْلِقَ وجهَك. (البيهقى، شُعب الإيمان، رقم الحديث: ٥٩ + ٨، ج • ١، ص ٢٨٨)

''بیٹو! کیاتم جانتے ہو کہ مرقت (نیکی و بھلائی) کیا ہے؟انہوں نے کہا: نہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: مرقت بیہ ہو کہ تم خفیہ طور پرایساکوئی کام نہ کروجس پر علانیہ شر مندہ ہوناپڑے۔اور مروت بیہ ہے کہ اپنے ساتھ بیٹے والوں کے ساتھ اچھا برتاؤ کرو، اپنی گفتگونرم رکھواور دوسروں کے لیے اپناچہرہ کھلا (یعنی مسکراتا) رکھو۔''

جسے یہ خوبیاں مل گئیں اسے نیکی عطاہو گئ۔

# احکامِ شریعت کا نفع اخلاقِ حسنہ سے ممکن ہے

الله تعالیٰ کے نزدیک سب سے اعلیٰ چیز طبیعت کا خلق ہے۔ا گریہ نہیں تو ہماری عبادات بھی ناکام ہیں۔حضرت عبداللہ بن مسعود ہے روایت کرتے ہیں کہ آ قامل آیکٹم نے فرمایا:

أَوَّلُ مَا تَفْقِدُونَ مِنْ دِينِكُمَ الأَمَائَةَ ، وَآخِرُ مَا تَفْقِدُونَ مِنْهُ الصَّلاَةَ (مصنف ابن الي شيبه، كتابالإيمان والندور، باب في الأمانة، رقم: ١٢٣٨٥)

''تمہارے دین میں سب سے پہلے جو چیز ضائع ہو گی، وہ امانت ہے اور سب سے آخر میں جو چیز ضائع ہو گی،وہ نماز ہے۔''

معلوم ہوا کہ نمازر وزہ رکھ کر بھی وہ شخص اپنادین ضائع کر بیٹے جس میں امانت موجود نہیں۔ طبیعت میں اخلاق ہو تو شریعت بھی نفع دے گی اور اسی صورت شریعت پر عمل درآمد انسان کوبلندر تنبہ پر پہنچائے گا۔ آقام ٹٹھٹی کیٹم نے فرمایا:

الخُلُقُ الحَسَنُ يُذِيبُ الخطايا كما يُزِيبُ الماءُ الجليدَ، والخُلُقُ الشَّوُ يُفسِدُ العمَلَ كما يُفسِدُ الخَلُّ العِسَلَ-

(طبرانی،المعجم الکبیر،ج: ۱۰،ص:۱۹۹،ر قم الحدیث:۷۷۷)

''اچھے اخلاق گناہوں کواس طرح پگھلادیتے ہیں، جیسے پانی برف کو پگھلادیتاہے اور برے اخلاق اعمال کواس طرح بگاڑدیتے ہیں جیسے سر کہ شہد کو خراب کردیتاہے۔''

پس اگر ہماری طبیعت میں انچھے اخلاق پیدا ہو گئے، چہرہ مشکراتا ہوا ہو گیا، ہر وقت عفو در گزر کرنے والے ہو گئے اور طبیعت میں فتوۃ پیدا ہو گئی تواللہ تعالی ہماری خطاؤں اور گناہوں کواس طرح ختم کر دے گاجس طرح پانی برف کو ختم کر دیتا ہے۔ یہ طبیعت کا فیض ہے۔اس کے برعکس اگراخلاق برے ہیں، طبیعت سخت ہے، لوگوں سے غیض وغضب کا معاملہ کرتے ہیں، جلال سے بات کرتے ہیں ،لو گوں سے بھلائی نہیں کرتے، دل تنگ رکھتے ہیں،دوسروں کو حقیر سمجھتے ہیں، کنجوسی ہے اور ظاہر و باطن میں برائی ہے توبہ برےاخلاق ہمارے نیک اعمال کواس طرح بر باد کردیں گے جیسے سر کہ شہد کو خراب کردیتاہے۔

آيَةُ المُنَافِقِ ثَلاثٌ: إذا حَدَّثَ كَنَب، وإذا وَعَدَ أَخْلَف، وإذا اوْتُبِنَ خَانَ ( بَخَارَى، كَتَابِ الله المُنَافِق ثَلاث، إلى علامات المنافق)

''منافق کی تین نشانیاں ہیں: جب بات کرے تو جھوٹ بولے، جب وعدہ کرے تو خلاف ورزی کرےاور جب امانت رکھی جائے تو خیانت کرے۔''

اس حدیث مبارک سے واضح ہو گیا کہ خواہ کوئی شخص روزہ رکھے، نماز پڑھتارہے، جج کرتارہے، عمرے کرتارہے، عمرے کرتارہے، الیکن وہ جھوٹ بولتا ہے، وعدہ خلافی کرتااور امانت میں خیانت کرتا ہے تو وہ منافق ہے۔ اگرچہ ساری شریعت پر عمل کرلیا گر طبیعت نہ بدلے تواس شخص کے ایمان کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا۔ اگر عبادت کا عمل بھی کرتے رہیں گر طبیعت میں بخل، جھوٹ، خیانت، تنگی، تعصب، حسد، کبر، سختی اور بگاڑ ہے تو بچھ بھی نہیں۔

ا گرطبیعت بدل گئی، طبیعت محمدی کاحسن مل گیا توبدن مسجد بن جائے گا۔۔پہلے وہ بت خانہ تھا، اب حسن اخلاق کے سبب وہ عبادت خانہ بن گیا۔۔۔اللہ حسن اخلاق کے سبب وہ عبادت خانہ بن گیا۔۔۔اللہ تعالیٰ اس کے سینے کو کھول دیتا ہے۔۔۔اس پر انوار و تجلیات اترتی ہیں۔۔۔اللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے عرش کا فیض نازل ہوتا ہے۔۔۔اللہ تعالیٰ اسے اپنے قرب سے نواز تااور طہارت اور پاکیزگی عطاکر تاہے۔

پس ضرورت اس امرکی ہے کہ ہم اپنی طبائع بدلیں، انھیں خوبصورت بنائیں اور ان میں عمدگی الائیں تاکہ شریعت کا فیض ملے اور شریعت کے انوار و فوائد نصیب ہوں۔ یہی حقیقت رفاقت ہے، اسے زندگی میں اپنائیں۔ ہمیشہ دوسروں کو اپنے اوپر مقدم رکھیں اور دوسرے کی طبیعت کو اپنی طبیعت پر ترجیح دیں، اسی سے اپنی طبیعت میں خیر آئے گی۔اللہ رب العزت ہمارے حال پر کرم فرمائے اور ہمیں اسی طبائع اور مزاج عطا کرے جن میں مزاجِ محمدی طبیقی ہمیں نظر آئے تاکہ ہمیں حقیقی معنی میں اسی طبائع اور مزاج عطا کرے جن میں مزاجِ محمدی طبیقی اس نظر آئے تاکہ ہمیں حقیقی معنی میں اسے معنی میں اسے اور ہمیں اسے کا فیض اور نور نصیب ہو سکے۔



# آپ کے ہی مسائل

دارالا فتاء تحريك منهاج القرآن، زير نگراني: مفتى عبدالقيوم خان هزاروي



#### سوال: کرسی پر بیٹھ کر نماز پڑھنے کادرست طریقہ کیاہے؟

جواب: بعض لوگوں کو کمر، گھٹنوں یا شخنوں وغیر ہیں تکلیف ہوتی ہے اور آج کل بوجوہ یہ صورت عام ہے، چنانچہ وہ کرسی وغیر ہ پر بیٹھ کر نمازادا کرتے ہیں، بعض مریض نہ کھڑے ہو سکتے ہیں، نہ رکوع و سجود سجیح طریقہ سے ادا کر سکتے ہیں، وجہ بڑھا پاہو یا کمزوری یا جوڑوں یا کمر وغیرہ کا درد، بہر صورت معذوری کی وجہ سے جو کر سکتے ہیں کریں۔عبادات کے وہ جھے جوادا نہیں ہو سکتے، ان میں شرعاً عالیت ہے۔ دین اسلام میں نہ تنگی ہے نہ تکلیف، اس کی بنیادیسر (آسانی) پر رکھی گئی ہے، یہ سہولتیں اور رعایتیں شارع کی طرف سے ہیں۔ ان سے معذوروں کو کوئی بھی محروم نہیں کر سکتا۔ ہمارے پاس اس بارے میں کشرت سے سوالات آتے ہیں۔ اس لیے مسئلہ کی وضاحت کے لئے پچھ عرض کیا جاتا ہے۔ مسئلہ کی دوصور تیں ہیں: ایک جائز، دوسری ناجائز۔

جائز صورت ہیہے کہ معذور شخص کے سامنے پتھر ،روڑا،لوہا، لکڑی وغیر ہسخت چیز ہواور وہاس پر سجدہ کرے، یہ بالکل جائز ہے۔ ناجائز صورت یہ ہے کہ پتھر ، اینٹ تختہ اٹھا کر پیشانی کے قریب کرےاوراس پر سجدہ کرے۔خواہ نمازی خوداٹھائے یا کوئی دوسرا۔ یہ طریقہ بالکل غلطہے۔

ان النبى الله الم وخل على مريض يعوده فوجه لا يصلى كذلك فقال ان قهرت ان التسجه على الارض فاسجه و الافاوم براسك-

منهنك ج القسرآن لابور - نومبر 2025ء

نبی کریم طنی آلیم ایک بیار کی بیار پرسی کے لیے تشریف لائے، دیکھا کہ وہ اسی طرح نماز ادا کرتا ہے۔ فرمایا: اگرزمین پر سجدہ کر سکتے ہو تو سجدہ کرو۔ ور نہ اپنے سرسے اشارہ کرو۔

حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ اپنے بھائی کی عیادت کے لیے تشریف لائے۔ دیکھ<mark>ا کہ وہ</mark> نماز ادا کررہے ہیں :

و يرفع اليه عود فيسجد عليه فنزع ذلك من يدمن كان في يده وقال هذا شئى عرض لكم الشيطان اومرلسجودك.

۔ ککڑی اٹھائی جاتی ہے اور وہ اس پر سجدہ کرتے ہیں۔ آپ نے اس شخص کے ہاتھ سے لکڑی چھین لی اور فرمایا، بیہ چیز شیطان نے تمہیں پیش کی ہے۔ سجدہ کے لیے اشارہ کرو۔

فان فعل ذلك ينظران كان يخفض راسه للى كوع شيئاً ثم للسجود ثم يلزق بجبينه يجوز، لوجود الايباء لاللسجود على ذلك الشئي.

گھرا گرایبا کرلیا توریکھا جائے گا،ا گرم یض نے رکوع کے لئے اپناسر کسی قدر جھکالیا پھر سجدہ کے لئے اپناسر کسی قدر جھکالیا پھر سجدہ کے لئے جھکا یا تو یہ جائز ہے کہ اشارہ پایا گیا،نہ کہ اس وجہ سے کہ اس چیز پر سجدہ ہو گیا۔

اگر تکیہ زمین پرر کھاہے اور آدمی اس پر سجدہ کرتاہے تواس کی نماز درست ہے، اس حدیث پاک کی وجہ سے کہ ام المومنین سیدہ ام سلمہ ﷺ کے بارے میں آتاہے،

کانت لتسجہ علی مرفقة موضوعة بین یہ بھالرمہ بھا ولم عینعها رسول الله مُلَّوَّمُنَّالِمُمُّمِّ وَمُنَّالِمُ مِن ام المومنین سیدہ ام سلمہ ﷺ کی آنکھ میں تکلیف تھی، اپنے آگے رکھے ہوئے لکڑی کے تخت پر سجدہ کرتی تھیں۔اوررسول الله ملیِّمُنْلِمِمْ نے ان کو منع نہیںِ فرمایا۔

یو نہی تندرست آدمی شہر سے باہر سواری پر ہواور کسی عذر کی بناپرینچے نہ اتر سکے، مثلاً دشمن کا خوف، یادر ندے کاڈر، یا کیچڑ گارے کی وجہ سے تو سواری پر بیٹھ کر اشارہ سے نماز ادا کرے، نہ رکوع کرے، نہ سجود۔ اس لیے کہ معذوری کی ان صور توں میں نہ رکوع کر سکتا ہے نہ قیام نہ سجود۔ یہ تمام صور تیں ایس بیں جیسے بیاری کی معذوری۔

حدیث جابر بن عبداللہ ﷺ میں ہے کہ رسول اللہ ملٹی آیٹی اپنی سواری پراشارہ سے نماز ادا فرماتے شے،اور رکوع کی نسبت سجدہ کے لیے زیادہ جھکتے تھے۔(علایہ الکاسانی، بدائع الصنائع، ا: ۱۰۸) اللہ علامہ ابن العابدین الشامی لکھتے ہیں:

انكان ذلك الموضوع يصح السجود عليه كان سجودا و الافايماء.

اگر معذور نمازی کے آگے رکھی ہوئی چیز پر سجدہ درست ہے توبیہ سجدہ ہوگا۔ورنہ اشارہ ہو جائے گا۔ (شامی، ۲: ۹۸)، (علایہ ابن نحیم حنفی مصری، البحر الرائق، ۲:۱۱۳) اللہ عبدالرحمن الجزیری لکھتے ہیں:

يكرة لمن فرضه الأيماء ان يرفع شيئاً يسجد عليه، فلوفعل و سجد عليه يعتبر موميا في هذه الحالة.

جس پراشارہ سے نمازادا کر نافرض ہے ( لیتن معذور )اس کے لیے کسی چیز کواٹھا کراس پر سجدہ کر نا مکروہ ہے ،اگرایسا کیااوراس پر سجدہ کر لیا تواس حال میں اشارہ کا اعتبار ہوگا۔ (علامہ عبدالرحمٰن الجزیری ،الفقہ علی المذاهب الاربعة ، ا: ۰۰۰)

#### اذالم يستطع فله ان يصلى بالكيفية التى تهكنه.

جب معمول کے مطابق نمازادا کرنے کی طاقت نہ ہو، توجس حال میں ممکن ہوادا کر سکتا ہے۔ (الفقہ علی المذاهب الاربعة، ۱: ۴۹۸)

بعض سپیٹل کر سیوں پر بنیٹھنے کے ساتھ سجدہ کرنے کی شختی بھی لگی ہوتی ہے جس پر معذور سجدہ کے لیے بیثانی رکھتے ہیں، اگر اللہ کریم کی بارگاہ میں یہ سجدہ وضع الجبھتا علی الارض کے عکم میں قبول ہو گیا۔ لینی سجدہ نام ہے، زمین پر بیٹانی رکھنے کا، تو تبھی نماز درست ہو گی۔ نہیں تواشارہ تو پایا گیا، پھر بھی نماز درست ہوگی۔اسے ناجائز کہناکسی صورت درست نہیں۔نہ لڑائی جھگڑ ااور سختی کرنے کی شرعاً گنجائش۔

صف کی ترتیب بھی شرعی عذر کی وجہ سے بر قرار نہیں رہ پاتی۔ جس طرح شرعی عذر کی وجہ سے معذور پر فرائض یعنی قیام، رکوع اور سجدہ ساقط ہو جاتے ہیں، عین اسی طرح ترتیب بھی ساقط ہو جاتی ہے۔ کیونکہ معذور کی ترتیب درست رکھنے کی کوشش کی جائے تو پچھلی صفیں خراب ہو تیں ہیں۔ اس لیے معذور اپنی ترتیب قائم نہ بھی رکھ پائے اس پر معاف ہے۔ مقصد ہے کہ جو شخص جس فرض کی ادائیگی کر سکتا ہے وہ اسے بلاعذر نہ چھوڑے۔ خواہ صف کی ترتیب خراب بھی ہو جائے کوئی حرج نہیں ہے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے:

لاَيُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسَا إِلاَّ وُسْعَهَا. (البَقرة، ٢: ٢٨٢)

الله مسی جان کواس کی طاقت سے برط صر تکلیف نہیں دیتا

ایک اور مقام پر فرمایا:

مَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ. (الحِجَّ ٢٢: ٨٨) اس نے تم پردین میں کوئی تنگی نہیں رکھی

ر سول الله طبي الله في فرمات بين:

بشهوا ولاتنفهوا، ويسهوا ولا تعسهوا، سكنوا. متفق عليه.

لوگوں کوخوشنجری سنایا کرو(ڈراڈراکراسلام سے) متنفر نہ کرو۔اور آسانیاں پیدا کیا کرو، سختی پیدا نہ کر د۔سکون دیا کرو۔

سوال: قضانمازول کی ادائیگی کیسے ممکن ہے؟

جواب: اگر کسی شخص نے بلوغت کے کافی عرصہ گزر جانے کے بعد نماز پڑھناشر وع کی ہویا بھی پڑھتا ہوادر کبھی چھوڑ دیتا ہو تواس پر لازم ہے کہ زندگی سے متعلقہ ضروری کاموں کے علاوہ سب کام چھوڑ کر نمازوں کی قضاشر وع کر دے۔وہ اس وقت تک قضاء نمازیں ادا کر تارہے جب تک اس کے غالب گمان کے مطابق تمام قضانمازیں ادانہ ہو جائیں۔اگر اس دور ان اس کوموت آگئ تواللہ تعالیٰ کے فضل سے امید ہے کہ اس کی بخشش ہو جائے گی۔اللہ پاک ارشاد فرماتا ہے:

وَمَن يَخْنُجُ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ الْبَوْثُ فَقَدُ وَقَعَ أَجُرُهُ عَلَى اللّهِ وَكَانَ اللّهُ غَفُورًا رَّحِيًا-

''اور جو شخص بھی اپنے گھرسے اللہ اور اس کے رسول (ملٹ ایکٹم) کی طرف ہجرت کرتے ہوئے نکلے پھر اسے (راستے میں ہی) موت آ پکڑے تواس کا اجر اللہ کے ذھے ثابت ہو گیا،اور اللہ بڑا بخشنے والا مہر بان ہے۔'' (النساء، ۴: ۱۰۰)

اورا گر کوئی شخص ایسانہ کرسکے تواس سے کم درجہ بیہ ہے کہ ہر نماز کے ساتھ ایک یاجس قدر ممکن ہو، قضانماز پڑھتار ہے، قضانماز ول کے صرف فرائض اور و ترادا کرے۔

مثلاً پورے دن کی قضانمازیں اداکرنی ہوں تو پھر کل بیس رکعات اس طرح اداکرے دوفرض فجر، چار فرض ظہر، چار فرض عصر، تین فرض مغرب، چار فرض عشاء بہتے تین و تر۔اس طرح نیت کرے: '' میں اپنی گذشتہ فجر (جو نماز اداکر رہاہے، اس کانام لے) کواداکرنے کی نیت کرتا ہوں جس کا میں نے وقت پایااور ادانہیں کی۔'' ہر قضاء نماز کی اسی طرح نیت کرے یعنی ول میں ارادہ کرے، زبان سے کہنا بہتر ہے، ضروری نہیں۔

صاحب ترتیب کے لیے ضروری ہے کہ اگراس کی کوئی نمازرہ جائے تو وہ پہلے اُس نماز کی قضاء پڑھے گا، پھراگلی نمازاداکرے گا۔ایسا شخص جس کی بالغ ہونے کے بعد زندگی میں مجھی اکٹھی چھیا چھ سے زائد نمازیں قضاء نہ ہوئی ہوں،صاحب ترتیب کہلاتا ہے۔جب بھی اکٹھی چھ یا چھ سے زائد قضاء ہوجائیں پھروہ صاحب ترتیب نہیں رہے گا۔فقہاء کرام فرماتے ہیں: جس شخص کی نماز فوت ہو گئ تواس کو جب یاد آئے قضا کرے اور اسے فرض و قتی پر مقدم کرے۔اور ہمارے (لیعنی احناف کے) نزدیک اصل میں قضاؤں اور فرض و قتی کے در میان ترتیب رکھناضر وری ہے۔امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک ترتیب مستحب ہے۔ان (امام شافعی) کی دلیل ہیہ ہے کہ ہر فرض بزات خود اصل ہے، وہ دو سرے کے لئے شرط نہ ہوگا۔ ہماری (احناف کی) دلیل آقا ﷺ کا یہ فرمان ہے کہ جو شخص نماز کے وقت سوگیا یا بھول گیا اور اُس کو یادائس وقت آیا جب وہ امام کے ساتھ دو سری نماز پڑھ رہا ہو، تو یہ پڑھ لے جس میں موجود ہے، پھر وہ پڑھ جو اسے یاد آئی ہے پھر اس کو دوبارہ پڑھے جو امام کے ساتھ پڑھی ہے۔

اگروقت نکل جانے کا خوف ہو تو وقتی نماز کو پہلے پڑھے، پھر فوت ہونے والی کو قضاء کرے۔
کیونکہ وقت کی تنگی، بھول جانے اور فوت شدہ (نمازوں) کی کثرت سے ترتیب ساقط ہو جاتی ہے، تاکہ
اس کی وجہ سے وقتی نماز فوت نہ ہو جائے۔ اگراس شخص نے تنگی وقت کے باوجود فوت شدہ کو پہلے پڑھ لیا تو جائز ہے کیونکہ فوت شدہ کو ایسی حالتِ تنگی میں پہلے پڑھنے کی جو ممانعت ہے اس کی وجہ اور ہے۔
بر خلاف اس کے جب کہ وقت میں وسعت ہواور اس نے وقتی نماز کو مقدم کر دیا تو یہ جائز نہیں ہوگی۔
کیونکہ اس نے وقتی (نماز) کواس کے وقت سے پہلے ادا کیا جو حدیث سے ثابت ہے۔

اگر کسی کی کئی نمازیں فوت ہو گئی ہوں تو قضاء کرتے وقت ان کو ترتیب وار قضاء کرے، جیسے اصل میں واجب ہوئیں۔ کیونکہ آقا چی جنگ خندق کے دن چار نمازوں میں مصروف رہے تو آپ چیئے نے اُن کو ترتیب وار قضاء کیا۔ پھر فرمایا:

جیسے تم مجھے پڑھتاد مکھ رہے ہواسی طرح تم بھی پڑھو۔

ہاں اگر فوت شدہ نمازیں چھ سے زائد ہو جائیں تو پھر ترتیب ساقط ہو جائے گی۔ جیسے فوت شدہ اور وقت نمازی ترتیب ساقط ہو جائے گی۔ جیسے فوت شدہ اور وقت نمازی ترتیب ختم ہو جائے گی۔ حد کثرت ہیہ ہے کہ چھ نمازیں قضاء ہو جائیں یعنی چھٹی نماز کا وقت نکل جائے اور یہی جامع صغیر میں ہے۔ اگر اس سے دن رات کی نماز وں سے زیادہ فوت ہو گئیں تو جائز ہو جائے گی۔ موجائے گی۔ ہو جائیں گی۔ ہو جائے گی۔ اور امام محمد رحمہ اللہ سے یہ بھی روایت ہے کہ چھٹی کا وقت شر وع ہوتے ہی ترتیب ختم ہو جائے گی۔ قول اوّل ہی صحیح ہے۔ کیونکہ کثرت تو حد تکر ارمیں داخل ہونے سے ہوتی ہے اور یہ پہلے قول پر ہوگا۔ (ابوحسن علی بن ابی بکر المرغین نی ،الھدایۃ شرح البدایۃ ،ا: ۲۲،۳۲)

للذاصاً حب ترتیب کے لیے قضاء نماز کو پہلے پڑھناضر وری ہے کہ وہ پہلے قضاء کرےاور پھر وقتی نماز پڑھے یعنی نمازوں کی ترتیب قائم رکھے اور جس کی اکٹھی چھ نمازوں سے زیادہ قضاء ہو جائیں تواس کے لئے یہ پابندی نہیں ہے





الله رب العزت نے فرمایا:

وَكُذَٰلِكَ جَعَلْنُكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُوْنُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيْدَا۔(البقره:١٣٣)

'' اور (اے مسلمانو!)اسی طرح ہم نے تنہیں (اعتدال دالی) بہتر امت بنایاتا کہ تم لوگوں پر گواہ بنوادر (ہمارایہ بر گزیدہ)رسول (ملائی آلیم) تم پر گواہ ہو۔''

اس آیت کریمه میں الله رب العزت نے لفظ "وسط" کوامتِ مسلمہ کی خوبی، خصلت اور وصف کے طور پر بیان فرمایا ہے۔ وسط کا مطلب؛ اعتدال، خیر خواہی، توازن، میانہ روی اور عدل ہے۔ اس لفظ میں کیا خوبیاں پنہاں ہیں جنہیں اللہ تعالی نے آقائے دو عالم ملٹی آئیل کی امت میں منتقل فرمانا چاہا؟ اس امر کو جانے کے لیے ہمیں لفظ" وسط" کا معنی پر غور کرناہوگا۔ لسان العرب میں ابن منظور افریق کے مطابق وسط کے معنی ہیں:

وسط الشيء وأوسطه: أعداله-

(افریقی، لسان العرب، ج:۷، ص:۴۳۰)

دو کسی شے کاوسط یااُس کااوسط حصہ دراصل اُس کاعادل ترین حصہ ہوتاہے۔"

منهناج القسرآن لابور - نومبر 2025ء

یعنی سب سے زیادہ عدل وانصاف پر مبنی، سب سے زیادہ فضیلت رکھنے والی اور سب سے زیادہ خیر رکھنے والی شے کو'' وسطیہ'' کہتے ہیں۔

\* قرآنِ مجيد مين "وسط" كالفظ درج ذيل يا في مقامات يرآيا ہے:

السلارب العزت في ارشاد فرمايا:

قَالَ اوْسَطُهُمُ اللَّمُ اقُلْ لَّكُمُ لَوْلا تُسَيِّحُونَ - (القلم: ٢٨)

'' ان کے ایک عدل پیندزیرک شخص نے کہا: کیامیں نے تم سے نہیں کہا تھا کہ تم (اللہ کا) ذِکر و شبیح کیوں نہیں کرتے۔''

اس آیت میں لفظ "اوسط" استعال ہوا ہے۔ لیعنی وہ شخص جو عقل، رائے، فہم، سوچ اور ارادے میں سب سے زیادہ پختہ، بہتر اور سب سے زیادہ بصیرت رکھنے والا ہو۔ یہ خوبی اللہ تعالی کواس قدر پپند آئی کہ فرمایا: ان میں سے اوسط شخص نے یہ بات کہی کہ آج تو عذاب اور تباہی آن پینچی، تم اللہ کے عذاب کی زد میں آگئے ہو گر تمہیں یاد نہیں کہ میں تمہیں بار بار نصیحت کیا کر تا تھا کہ اللہ کاذکر کرو، اس کی تشہیع کرو، اسے یادر کھواور اس سے ڈرتے رہو۔ معلوم ہوا وسطیہ لینی اعتدال، میانہ روی اور تواز ن وہ صفت ہے جوراہ ہدایت کی طرف بلاتی ہے۔جو شخص متواز ن سوچ کا حامل ہو، وہی نصیحت کرنے والا ہوتا ہے اور وہی صحیح سمت کی طرف لے کرچلنے والا ہوتا ہے۔

الله رب العزت اسی اعتدال پسندی، میانه روی اور سوچ و فهم کا توازن، ہماری پوری زندگی میں جھلکتاد کیمنا چاہتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ امتِ مسلمہ کا نظام حیات اسی اعتدال و توازن کا مظہر ہو۔ یعنی ہماری شخصیت متوازن ہو۔۔۔ ہماری سوچ متوازن ہو۔۔۔ ہمارا طرزِ عمل اور طرزِ زندگی متوازن ہو۔۔۔ ہمارا شخصیت متوازن ہو۔۔۔ ہمارا چلنا، پھر نا، رہنا سہنا، الغرض زندگی کاہر پہلو وسطیہ ہو۔۔۔ سوچنے اور سمجھنے کا انداز متوازن ہو۔۔۔ ہمارا چلنا، پھر نا، رہنا سہنا، الغرض زندگی کاہر پہلو وسطیہ کی خوبی جھلکتی کے رنگ میں رنگاہوا ہو۔ یہاں تک کہ ہمارے لین دین اور مالی معاملات میں بھی وسطیہ کی خوبی جھلکتی نظر آنی چاہیے۔اللدرب العزت نے فرمایا:

وَالَّذِينَ إِذَا النَّفَقُوالَمْ يُسْمِ فُوا وَلَمْ يَقُتُرُوا وَكَانَ بِينَ ذَلِكَ قَوَامًا - (الفرقان: ١٤)

" اور (بیر) وہ لوگ ہیں کہ جب خرچ کرتے ہیں تونہ بے جااڑاتے ہیں اور نہ تنگی کرتے ہیں اور ان کاخرچ کرنا (زیادتی اور کمی کی) ان دوحدوں کے در میان اعتدال پر ( مبنی) ہوتاہے۔"

یعنی اللہ کے بندے خرچ کرنے میں فضول خرچی اور بخل سے کام نہیں لیتے بلکہ خرچ میں بھی اعتدال رکھتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ اللہ رب العزت کو زندگی کے ہر پہلو میں اعتدال اور توازن پسند ہے،خواہ وہ عقیدہ ہو،عبادت ہو،اخلاق ہو،معاملات ہوں، یامالی لین دین۔آج اگر ہم اپنی قوم، ملت اور نوجوان نسل کو کسی الیی چیز سے مزین کرناچاہیں جوانہیں زیورِ ایمان اور زیورِ حیات عطا کرے، تووہ یہی وسطیت،اعتدال اور توازن ہے۔

۲۔ قرآنِ مجید میں اللہ رب العزت نے لفظ'' وسط'' کو ایک اور مقام پر استعال کرتے ہوئے ار شاد فرمایا:

فَوَسَطُنَ بِهِ جَهُعًا له (العاديات: ٥)

دد پھر وہ اسی وقت (وشمن کے ) لشکر میں گھس جاتے ہیں۔"

یہال '' فَوَسَطْنَ ''کامطلب کسی معاملے کے پی میں جانا، مرکز میں پہنچنااور براہ راست، تیزاور فیصلہ کن انداز میں اقدام کرناہے۔

سر الله تعالى نے لفظ در وسط" كواسم كے طور پر استعال كرتے ہوئے فرمايا:

وَكُذَٰلِكَ جَعَلْنُكُمُ أُمَّةً وَّسَطّار (البقره: ١٣٣)

" اور (امے مسلمانو!)اس طرح ہم نے تمہیں (اعتدال والی) بہتر امت بنایا۔"

سم\_ الله تعالى نے ارشاد فرمایا:

خِفِظُوْاعَلَى الصَّلَوتِ وَالصَّلُوةِ الْوُسُطَى (البقره: ٢٣٨)

" سب نمازوں کی محافظت کیا کرواور بالخصوص در میانی نماز کی۔"

الله تعالیٰ نے پانچ نمازوں؛ فجر، ظہر، عصر، مغرب، عشاء میں سے نماز عصر کو در میان میں ر کھااور اسے وسطیت کامقام دیا۔ دوسرے مقام پراسی کی قشم کھا کر فرمایا:

وَالْعَصْمِ - إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْمٍ - (العصر: ١-٢)

'' نمازِ عصر کی قسم (کہ وہ سب نمازوں کا وسط ہے)۔ بے شک انسان خسارے میں ہے (کہ وہ عمرِ عزیز گنوار ہاہے)۔''

اللدرب العزت نے جس عصر کی قتم کھائی، اسے نمازوں کے در میان میں رکھا ہے۔ عصر کاوقت بھی در میان میں رکھا ہے۔ عصر کاوقت بھی در میانہ وقت ہے۔ جب عصر آتی ہے تو وہ وقت نہ زیادہ دھوپ والا ہوتا ہے، نہ اند ھیرا۔ گرمی کے اثرات ختم ہور ہے ہوتے ہیں۔ گویا عصر کاوقت میانہ ہے اور تمام رنگوں کو اپنے اندر سمیٹے رکھتا ہے۔ نہ کسی کو دھوپ میں جلاتا ہے اور نہ اند ھیرے میں چھپاتا ہے۔ اور تمام رفقوں کو اپنے اندر سمیٹے رکھتا ہے۔ نہ کسی کو دھوپ میں جلاتا ہے اور نہ اند ھیرے میں چھپاتا ہے۔ نہ آئکھیں چند ھیا جائیں اور نہ اتناند ھیر ادیتا ہے کہ کچھ دکھائی نہ دے۔ اللہ رب العزت نے صلوۃ الوسطیٰ کے مقام پر عصر کور کھااور اس کی قسم کھائی اور پیغام دیا کہ اگر عصر یعنی اعتدال، میانہ روی اور زندگی کی Balanced Approach کو ہاتھ سے جانے دیا اور عصر یعنی اعتدال، میانہ روی اور زندگی کی Balanced Approach کو ہاتھ سے جانے دیا اور

اپنی میانه روی کی حفاظت نه کرسکے تو خسارے میں رہوگ۔

۵۔ قرآن مجید میں ایک اور مقام پر اللہ تعالی نے لفظ "وسط" استعال کرتے ہوئے اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

فَكُفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَى قِ مَسْكِيْنَ مِنُ أَوْسَطِ مِمَا تُطُعِمُونَ اَهْلِيْكُمْ اَوْ كِسُوتُهُمْ -- (المائدة: ۸۹) '' (اگرتم سنجیده اور ارادی طور پر مضبوط قسم کو توڑ ڈالو) تواس کا کفّاره دس مسکینوں کو اوسط (درجہ کا) کھانا کھلانا ہے جوتم اپنے گھر والوں کو کھلاتے ہو یا (اسی طرح) ان (مسکینوں) کو کپڑے دینا ہے۔۔۔''

الله رب العزت نے اس آیت کریمہ میں قسم توڑنے کا کفارہ بیان فرمایا ہے۔ ان میں سے ایک کفارہ بیان فرمایا ہے۔ ان میں سے ایک کفارہ بیہ کہ جس طرح کا کھاناتم اپنے گھر والوں کو دیتے ہو، ویباہی متوازن کھاناان مسکینوں کو بھی دو۔ گویاالله رب العزت اپنے بندوں کو مختلف طریقوں سے سمجھاتا ہے تاکہ بات ول میں اتر جائے۔ وہ چاہتا ہے کہ انسان سمجھ لے کہ حقیقت، کامیا بی اور منزل سب میانہ روی میں ہے۔ اطعام الطعام میں بھی وسطیہ کارنگ ہے۔ یعنی کھانے میں بھی میانہ روی ہونی چاہیے۔

اس کامطلب ہے کہ اگر ہم ہرشے میں اوسط درجے کو اختیار کرلیں تو خیر ہی خیر ہو جائے۔ کھانے میں اوسط درجہ، سوچ میں اوسط درجہ، فکر میں اوسط درجہ، انداز میں اوسط درجہ، اوڑھنے بچھونے میں اوسط درجہ۔اسی طرزِ فکروعمل سے توہماری معیشت (Economy) بھی ہمارے کنڑول میں آسکتی ہے۔

# قرآن مجید میں'' وسط'' کے ہم معنی الفاظ

قرآن مجید میں وسطیہ کے ہم معلی الفاظ بھی استعال ہوئے ہیں۔ چندآیات ملاحظہ ہوں:

ا صراطِ مستقیم سے مراد بھی میانہ روی ہے۔ سیدھاراستہ وہی ہوتا ہے جو اعتدال کاراستہ ہو،
خیر، ثابت قدمی اور استقامت کاراستہ ہواور جو غلوسے پاک ہو۔اللّدر بالعزت نے فرمایا:
وَاللّٰهُ یُهُدِی مَنْ یَّشَاءُ اِلْ حِرَّاطٍ مُّسْتَقِیْمِ۔ (النور: ۴۲)

'' اوراللد (ان کے ذریعے) جسے چاہتا ہے سید ھی راہ کی طرف ہدایت فرمادیتا ہے۔''
معلوم ہوا کہ سید ھی راہ انہی لو گول کو نصیب ہوتی ہے جو میانہ روی، اعتدال اور عدل کو اپنائے
ہوئے ہوتے ہیں۔ جن کی طبیعت میں غلو، شدت پسندی، افراط و تفریط نہیں ہوتی، انتہا پسندی نہیں
ہوتی بلکہ وہ میانہ روی کے ساتھ صراطِ مستقیم پر چلتے رہتے ہیں اور اپنی منزل کی طرف بڑھتے رہتے
ہیں۔ یادر کھیں! جہاں اعتدال ہے، وہیں صراطِ مستقیم ہے اور جہاں صراطِ مستقیم ہے، وہاں میانہ روی

ہے۔ دوسری طرف جہال ظلم، زیادتی، جبر، انتقام اور استحصال ہو، وہاں صراطِ متنقیم نہیں ہوسکتا۔

۲۔ قرآنِ مجید میں '' وسطیہ'' کے مفہوم میں ایک لفظ'' سداد'' آیا ہے۔ درست بات کہنے کو ''سداد'' کہا جاتا ہے۔ وہ شخص جو ہر حال میں سچی، سید ھی اور حق پر مبنی بات کرے ، وہ صاحبِ سداد کہلاتا ہے اور یہی شخص در حقیقت اعتدال پینداور میاندروی والا ہوتا ہے۔اللہ تعالی نے فرمایا:

يَالِيُهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَوْلِا سَدِيْدًا-

" اے ایمان والو!اللہ سے ڈرا کر واور صحیح اور سید ھی بات کہا کرو۔" (الاحزاب: 44)



سر قرآنِ مجید میں "وسطیہ" کے لیے تیسرا ہم معنی لفظ"اقصاد" (Economics) استعال ہوا ہے۔ اقتصاد بھی دراصل میانہ روی اختیار کرنے کا نام ہے۔ اس لیے کسی متوازن رویے کو Economical Approach کہاجاتا ہے۔ آج کل معاشی لحاظ سے افراط ہے یا تفریط۔ خرچ ہمارے کنڑول میں ہے، یا پھر ہماری حدود وقیود سے باہر نکل چکا ہے۔ مہنگائی بڑھ گئی ہے اور اخراجات قابو سے باہر ہو گئے ہیں۔ ہمارے مالی معاملات ہمارے کنڑول میں نہیں رہے۔ سوال ہے ہے کہ اس کا حل کیا ہے ؟ اس کا حل اقتصاد ہے۔ اقتصاد ہے کہ ہم اپنے آپ کو اکنامیکل کر لیں۔۔۔ اپنی عادات کو اکنامیکل کر لیں۔۔۔ اپنی اخراجات کو بنالیس۔۔۔ اپنی سوچ کو اکنامیکل کر لیں۔۔۔ اپنی عادات کو اکنامیکل کر لیں۔۔۔ اپنی اخراجات کو اکنامیکل کر لیں۔۔۔ اپنی اخراجات کو اکنامیکل کر لیں۔۔۔ مطلب ہے کہ اپ کو اقتصاد بات کے تابع کر دیں۔ اقتصاد بات میانہ روی کو نظام کو اکنامیکل کر لیں تو حالات درست ہو جائیں گے۔ اس طرح مہنگائی بھی ہمارے کنڑول میں آ میانہ روی کے تابع کر لیں تو حالات درست ہو جائیں گے۔ اس طرح مہنگائی بھی ہمارے کنڑول میں آ جائے گی، گھر والوں کا مزاج بھی ٹھیکہ ہو جائے گاور بچوں کی ضروریات بھی پوری ہو جائیں گے۔ اس طرح مہنگائی بھی بھارے کنڑول میں آ جائے گی، گھر والوں کا مزاج بھی ٹھیکہ ہو جائے گاور بچوں کی ضروریات بھی پوری ہو جائیں گے۔ اگر جائے گی، گھر والوں کا مزاج بھی ٹھیکہ ہو جائے گاور بچوں کی ضروریات بھی پوری ہو جائیں گے۔ اگر

کوئی شاہ خرچی کرے گا تو وہ میانہ روی والا نہیں اور اگر کنجوسی کرے گا تو وہ بھی میانہ روی والا نہیں لیکن اگر در میانہ راستہ اختیار کرے گا تو وہی میانہ روی والاہے۔

اسی طرح چلنے پھرنے میں بھی میانہ روی اور گفتگو میں بھی میانہ روی اختیار کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔ہم اکثر اتنے بلند و بانگ دعوے کرتے ہیں کہ پھر ان پر پورااتر نامشکل ہو جاتا ہے۔اسلام کی تعلیمات ہیں کہ اپنی چال میں بھی میانہ روی رکھیں اور اپنی قول، فعل اور سوچ میں بھی میانہ روی رکھیں۔سید نالقمان کی نے اپنے صاحبزادے کوجو نصیحت کی، قرآنِ مجید نے اسے ان الفاظ میں بیان فرمایا: وَاقْصِدُنِیْ مَشْیِكَ۔ (لقمان:19)

° اوراپنے چلنے میں میاندروی اختیار کر۔"

اس آیت کا ظاہری معنی تو چلنے میں میانہ روی اختیار کرناہے لیکن اشارۃ النص یہ ہے کہ اپنی پوری زندگی کی گاڑی میانہ روی سے چلاؤ۔ اپنی زندگی کا پہیہ میانہ روی پر گھماؤ توہر شے تمہارے کنڑول میں آ جائے گی۔ اگر سوچ میں میانہ روی ہو تو سوچ قابو میں رہے گی۔ فیضے میں میانہ روی ہو تو فلفہ قابو میں رہے گا۔۔۔ معاملات ہمارے ہاتھ میں آ جائیں گے۔۔۔ خواہشات میں میانہ روی ہو تو خواہشات قابو میں رہیں گی۔۔۔ اپنے مقاصد، نظریات، معاملات اور وعودل میں میانہ روی رکھیں توحالات ہمیشہ کنڑول میں رہیں گی۔۔۔ اپنے مقاصد، نظریات، معاملات اور

#### اعتدال وتوازن اختيار كرنے والوں كى صفات

قرآنِ مجید میں وسطیہ یعنی اعتدال و میانہ روی اختیار کرنے والوں کی درج ذیل صفات اور خوبیال کی ب

بيان موئى بين:

(۱) پیرِعدل

جو شخص وسطیہ کا حامل ہے، اس میں عدل ضرور ہوتا ہے۔ جس کے پاس Balanced Approach ہے، وہ شخص عادل ہوتا ہے۔ جس کے اندر میانہ روی اور اقتصاد ہے، وہ ظالم نہیں ہو سکتا۔اللّدربالعزت نے فرمایا:

إِنَّ الله يَامُرُبِ الْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ (النحل: ٩٠)

"بے شک اللہ (ہرایک کے ساتھ)عدل اور احسان کا حکم فرماتاہے۔"

یعنی اپنے مزاج، سوچ، طبیعت، میلان، حالات اور طرزِ حیات اور زندگی کے ہر قد<mark>م پر عدل کو</mark> شامل کرو۔ عدل ایک ہی نوعیت کا نہیں ہو تا۔اللّٰہ ربّ العزت نے گواہی، گفتگو اور حکومت میں تھی عدل کو لازم قرار دیاہے۔اللہ تعالی نے اس عدل کی درج ذیل اقسام قرآنِ مجید میں بیان فرمائیں تاکہ کوئی بیرنہ کھے کہ بیہ عدل ہےاور وہ عدل نہیں :

(i) العدل في الشهادة

التُّدربّ العزت نِّ فرمايا:

يَاثَيُهَاالَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوا قَوَّامِيْنَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآءِ للهِ وَلَوْعَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوِالْوَالِدَيْنِ وَالْاَقْيَ بِينَ اِنْ يَكُنْ غَنِيًّا اَوْ فَقِيْرًا فَاللهُ اَوْل بِهِمَا فَلاَ تَتَبِعُوا الْهَوْى اَنْ تَعْدِلُوْا وَانْ تَلُوْا اَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْراً - (النباء: ١٣٥)

" اے ایکان والو! تم انصاف پر مضبوطی کے ساتھ قائم رہنے والے (محض) اللہ کے لیے گواہی ویے والے ہو جاؤخواہ (گواہی) خود تمہارے اپنے یا (تمہارے) والدین یا (تمہارے) رشتہ داروں کے ہی خلاف ہوا گرچہ (جس کے خلاف گواہی ہو) مال دارہے یا محتاج ، اللہ ان دونوں کا (تم سے) زیادہ خیر خواہ ہے۔ سوتم خواہش نفس کی پیروی نہ کیا کرو کہ عدل سے ہٹ جاؤ (گے) اور اگر تم (گواہی میں) بیچ دار بات کروگے یا (حق سے) پہلو تھی کروگے تو بے شک اللہ ان سب کاموں سے جو تم کر رہے ہو خبر دارہے۔"

لینی اگر تمہیں اپنے والدین یار شتہ داروں یا معاشرے کے بااثر افراد کے خلاف بھی گواہی دینی پڑے توعدل سے کام لینا۔عدل کرنے والا یہ نہیں دیکھتا کہ میرے سامنے کون ہے، وہ صرف اللہ تعالیٰ کی ذات کو دیکھتا ہے اور اسی کے حکم کو سامنے رکھتا ہے۔ پس جس کی گواہی میں عدل ہے، وہی در حقیقت عادل ہے۔

(ii) العدل في القول

ای طرح ہم جو گفتگو کرتے ہیں،اس میں بھی عدل کی ضرورت ہے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا: وَاذَا قُلْتُهُمْ فَاعْدِلُوْاوَلُوْکَانَ ذَا قُرِیٰ۔ (الانعام:۱۵۳)

'' اور جب تم (نُسی کی نسبت کچھ) کہو تو عدل کروا گرچہ وہ (تمہارا) قرابت دار ہی ہو۔''
لیعنی جب بھی کسی کے بارے میں کچھ کہو تو عدل سے کہو، گفتگو ہمیشہ سچائی اور انصاف پر مبنی
ہو، خواہ تمہارے قریبی رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں۔ حضور نبی اکرم طرفی آیا ہم نے میٹا قِ مدینہ میں
فرما یا تھا:

وان المومنين المتقين ايديهم على كل من بغى منهم او ابتغى دسيعة ظلم او اثما اوعدوانا او فسادابين المومنين و ان ايديهم عليه جبيعا ولوكان ولد احدهم ( ميثاقِ مدينه، آر شيل : ١٦) اور متقی ایمان والوں کے ہاتھ ہر اس شخص کے خلاف اٹھیں گے جو ان میں سرکشی کرے یا استحصال بالجبر کرناچاہے یاگناہ یا تعدی کاار تکاب کرے یا ایمان والوں میں فساد پھیلاناچاہے،سب مل کر ایسے شخص کے خلاف اٹھیں گے خواہ وہ ان میں سے کسی کابیٹا ہی کیوں نہ ہو۔

الله رب العزت کے مذکورہ فرمان اور آپ مل النہ آئے کی حدیثِ مبارک سے العدل فی القول کا شوت میسر آتا ہے کہ اگر تمہارے قریبی رشتہ دار بھی سامنے ہوں، تب بھی عدل کا پیانہ لبریز نہیں ہونا چاہیے۔ آج ہمارے ہاں کیا ہورہا ہے۔۔۔ ؟ نوجوانوں کی سوچ میں عدل کیوں نہیں رہا۔۔۔ ؟ میانہ روی اور عاد لانہ طرزِ فکر کیوں ختم ہوگئ۔۔۔؟ ہم امتِ شُھکاءَ عکی النّاس کیوں نہیں رہے۔۔۔ ؟ اس لیے کہ ہم نے عدل کا دامن چھوڑ دیا۔ آج ہم سوچ میں بھی عادل نہیں۔ ہم حق چاہتے ہیں، مگر جب حق سامنے آتا ہے تو کہہ دیتے ہیں ، وہ والا مل جائے۔جب خود پھنسیں تو قانون کھ اور ہوتا ہے، جب دوسرا پھنسے تو کچھ اور۔ اپنے رشتہ داروں کے لیے قانون بدل دیتے ہیں، اور دوسروں کے لیے دوسرامعیار رکھتے ہیں۔ اگر خود متاثر ہوں تو قانون ختم اور اگر فائدہ ہو تو قانون مضبوط۔ یہی وجہ ہے کہ حکومتی اور قومی سطح پر بھی جب سیاستدانوں کو اپنی حفاظت مقصود ہوتی ہے تو وہ آئین و قانون میں بھی ترامیم کر لیتے ہیں۔

(iii) العدل فالحكم

عدل کی تیسری صورت العدل فی الحکم ہے، یعنی تھم یا فیصلے میں عدل۔ عدل دراصل وسطیت کا جزوہے اور اعتدال پیندی اُس وقت تک پیدا نہیں ہو سکتی جب تک ہم اپنے فیصلوں میں عدل کو شامل نہ کریں۔اللہ تعالی نے فرمایا:

وَإِذَا حَكَمْتُهُمْ يَرْنَ النَّاسِ آنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ - (الساء: ٥٨)

'' اور جب تم لو گوں پر حکومت کرو تو عدل وانصاف کے ساتھ کیا کرو (یا: اور جب تم لو گول کے در میان فیصلہ کرونو عدل وانصاف کے ساتھ فیصلہ کیا کرو)۔''

آج ہمارے فیصلوں میں بھی عدل نہیں رہا، بلکہ عدل خودینتیم ہو گیاہے۔ جس معاشرے میں عدل یتیم ہو جائے، وہاں کے نوجوانوں کا حال کیا ہو گا؟ ہمیں چاہیے کہ ان خوبیوں کو دوبارہ زندہ کریں۔اگر دوسروں کے لیے عدل ہواور اپنے لیے پیانے بدل جائیں، تووہ میانہ روی نہیں۔

#### (۲) پیگراستقامت

اعتدال و توازن اور وسطیت اختیار کرنے والوں کی دوسری خوبی "استقامت" ہے۔ اگر ہم اپنی طبیعت میں اعتدال، میانہ روی، balanced approach اور Moderation پیدا کرناچاہتے ہیں تواستقامت ضروری ہے۔استقامت بیہ ہے کہ انسان اپنی منز ل پرایسے روال دوال رہے کہ آندھی، کوئی طوفان، یا ظلم و بربریت اسے متز لزل نہ کر سکے۔ یہی استقامت منہاج القرآن کی اساس ہے۔ میانہ روی استقامت نہ ہو، وہ متمکن نہیں اساس ہے۔ میانہ روی استقامت نہ ہو، وہ متمکن نہیں بلکہ متلون ہوتا ہے۔ متلون وہ ہے جو ہر لمحے اپنارنگ بدل لے۔جوایک رنگ پر جم جائے، اسی پر قائم رہے، اسی پر جاور اسی پر مرے، وہ مستقیم کہلاتا ہے،اور وہی ''وسطیہ'' والا ہوتا ہے۔اسی استقامت کے اجر کو اللہ تعالی نے یوں واضح فرمایا:

اِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوْا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اللهَ ثُمَّ اللهَ تَعَامُوا تَتَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيِكَةُ الَّا تَخَافُوْا وَلَا تَحْزَنُوا وَابْشِمُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِيُ كُنْتُمُ تُوْعَدُونَ - (حم السجده: ٣٠)

'' بے شک جن لوگوں نے کہا ہمار ارب اللہ ہے، پھر وہ (اس پر مضبوطی سے) قائم ہوگئے، تواُن پر فرشتے اترتے ہیں (اور کہتے ہیں) کہ تم خوف نه کرو اور نه غم کرو اور تم جنت کی خوشیاں مناؤ جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا تھا۔''

ایک اور مقام پر فرمایا:

وَّٱنُ لَّوِاسْتَقَامُوْاعَلَى الطَّ ِيثَقَةِ لَاسْقَيْنُهُمْ مَّآعَ غَدَقًا۔

" اور یہ (وحی بھی میر کے پاس آئی ہے) کہ اگروہ طریقت (راہِ حق، طریق ذِ کرِالٰمی) پر قائم رہتے توہم انہیں بہت سے پانی کے ساتھ سیر اب کرتے۔" (الجن: ۱۲)

یعنی جوراوحق اوراپ منهچ پر قائم رہتا ہے اور پیکر استقامت رہتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے ایسی نعمتوں سے سیر اب فرماتا ہے جن کا سے اندازہ بھی نہیں ہوتا۔ پس میانہ روی والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ پیکر استقامت بن جائے۔آج اعتدال اور استقامت کی اس خوبی کو نوجوانوں کو اپناندر پیدا کرنا ہوگا۔ منہاج القرآن وراصل اسی اعتدال ، میانہ روی ، عدل ، حکمت ، استقامت ، توازن ، محبت اور فکر آخرت

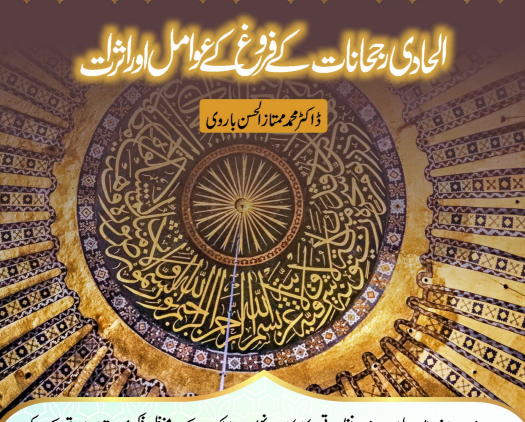
کے پیغام کوعام کررہاہے۔

الله تعالى نے اپنے محبوب ملتی الله سے فرمایا:

فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابِ مَعَكَ وَلا تَطْغَوُا - ( اود: ١١٢)

" کیس آپ ثابت قدم رہے! جیسا کہ آپ کو تھم دیا گیاہے اور وہ بھی (ثابت قدم رہے) جس نے آپ کی معیت میں (اللّٰہ کی طرف)رجوع کیاہے،اور (اے لو گو!)تم سر کشی نہ کرنا۔"

(جاری ہے)



عصرِ حاضر میں الحاد صرف نظریاتی افکار کا نام نہیں رہابلکہ یہ ایک منظم فکری و تہذیبی تحریک کی صورت اختیار کرچکاہے، جو دنیا بھر میں بالخصوص مسلم نوجوانوں کے اذہان کو متاثر کررہاہے۔ الحاد صرف اعتقادی مسکلہ نہیں بلکہ یہ اخلاقی، نفسیاتی اور معاشرتی پہلوؤں کو بھی متاثر کرتا ہے۔اس کے اثرات میں فرد کی اخلاقی اقدار کازوال، روحانی اضطراب، معاشر تی تفرقه ا<mark>ور معاشی و تمدنی</mark> ابتری شامل ہے۔ الحاد کے سرّباب کے لیے محض وعظ و نصیحت کافی نہیں بلکہ ایک منظم فکری، تعلیمی اور دعوتی تھنت عملی اختیار کرنے کی ضرورت ہے۔اسلامی فکر کی عقلی بنیادوں، وحی کی جامعیت اور دین کے روحانی واخلاقی نظام کو عصرِ جدید کے فکری اسلوب میں پیش کر ناوقت کیاہم ت<mark>رین ضرورت ہے۔اس</mark> مقصد کے لیے دینی اداروں، دانشوروں اور اہل علم کو علمی سطح پر الحادی فکر کا علمی واستدلالی جواب دینا ہو گاتا کہ مسلمان نوجوان ایک بار پھرا بمان ،علم اور روحانیت کے <mark>متوازن راستے کی طرف لوٹ سکیں۔</mark>

#### الحادی رجحانات کے اسباب

تحقیق سے بیہ بات سامنے آتی ہے کہ الحاد کے فروغ میں متعدد داخلی وخارجی عوامل کار فرماہیں۔ا<mark>ن</mark> میں جدید سائنسی نظریات (خصوصاً دہریہ ارتقائی فکر)، مادیت پرستی، مذہب سے متعلق غلط فہمیوں،

منها القسرآن لابور - تومير 2025ء 🗸 پريل كائة آف شريد ايند اسلامك سائنسز، منهاج يونيورش لابور

ند ہی پیشواؤں کی علمی کمزور کی اور مغربی تہذیبی اثرات کو کلیدی حیثیت حاصل ہے۔اس کے ساتھ ساتھ ساتھ سوشل میڈیا، لبرل تعلیمی نظام اور فکری آزاد خیالی نے ایک ایساما حول پیدا کردیا ہے جہاں مذہب کو ایک قدیم، غیر سائنسی اور غیر متعلقہ نظام کے طور پر پیش کیا جارہا ہے۔ نتیجتاً نوجوان نسل ایک فکری خلا، روحانی بے چینی اور شاختی بحران کا شکار ہو کر الحادیا دین بیزاری کی طرف مائل ہورہی ہے۔الحادی رجحانات کے اسباب درج ذیل ہیں:

#### ا۔جدیدیت اور مغربی نظریات

الحادی رجحانات کا پہلا سبب جدیدیت اور مغربی نظریات کا فروغ ہے۔ مغربی فلسفیوں اور سائنسی نظریات کو بڑے یہانے پر پڑھایا جاتا ہے، جن میں مذہب کے وجود اور خدا کے تصور پر تقید کی جاتی ہے۔ ان مغربی مفکرین میں نیتشے، مارکس اور ڈارون جیسے عظیم نام شامل ہیں، جھوں نے مذہب کے روایتی تصورات کو چیلنج کیا اور اپنی تعلیمات کے ذریعے نئے افکار کو پروان چڑھایا۔ اس ضمن میں چند مغربی مفکرین کے نظریات ملاحظہ ہوں:

#### (۱) نیتشے کا فلسفہ (Nietsehe)

قریڈرش نیشے جوایک جرمن فلفی تھا، اس نے اپنے مشہور قول: خدامر چکاہے ( God is ) کے ذریعے مذہب کے کردار پر سوالات اٹھائے۔ نیشنے کا یہ قول ایک علامتی بیان تھا جو دراصل مذہب کی روایتی اہمیت کی کمیابی کو ظاہر کرتاہے۔ ان کے خیال میں، انسان نے اپنی عقل و فہم کو ترق دے کر خدا کے تصور کو بے معنی بنادیا تھا۔ نیشنے کے مطابق، خداکا مرناانسان کی آزادی کا آغازہے، کیونکہ اب انسان اپنی تقدیر کامالک خود بن سکتاہے اور اسے کسی افوق الفطرت ہستی کے مفروضے پر اپنی زندگی کی بنیاد نہیں رکھنی چاہیے۔

نیتشے کا یہ فلسفہ بہت سی جامعات میں پڑھایا جاتا ہے اور یہ نوجوانوں کے ذہنوں میں مذہب کی اہمیت کو کم کرنے میں ایک اہم کر دار اداکر تاہے۔ نیتشے کے اس فلسفہ اور نظریہ کے جوابات یا متبادل نظریات فراہم نہیں کیے جاتے، جس سے طلبہ کے ذہن میں شک پیدا ہو جاتا ہے اور وہ مذہب کو محض انسان کا ایک تخیلاتی تصور سمجھنے لگتے ہیں۔

#### (٢) ۋارون كا تظرىيەار تقا

چار کس ڈارون کا نظریہ ارتقا (Theory of Evolution) بھی مذہبی خیالات کے خلاف ایک اہم چیننے تھا۔اس نظریے کے مطابق،انسان اور دیگر جانداروں کی موجود گی کی کوئی ماورائی وجہ نہیں ہے بلکہ یہ ایک طویل عمل کے ذریعے قدرتی انتخاب اور ارتقائی تبدیلیوں کے نتیجے میں ممکن ہوئی۔ ڈارون کے اس نظریے نے مذہب کے تخلیقی تصور کو چیلنج کیا، جس کے مطابق اللہ تعالیٰ نے کائنات اور انسان کو پیدا کیا۔

ڈارون کا یہ نظریہ طلبہ کواس بات پر سوچنے پر مجبور کرتا ہے کہ آیاکا نئات کی تخلیق واقعی کسی مافوق الفطرت ہستی کی ضرورت رکھتی ہے؟اس کے نتیجے میں نوجوانوں میں مذہب سے متعلق سوالات اور شکوک وشبہات پیدا ہوتے ہیں۔تاہم،اس نظریے کا مکمل جواب فراہم نہ کیا جائے تو یہ صرف شک کو بڑھاوادیتا ہے اور طلبہ اس بات کا فیصلہ نہیں کر پاتے کہ حقیقت کیا ہے۔

#### (۳) كارل مار كس كا فلسفه

کارل مار کس نے مذہب پر شدید تنقید کی تھی اور اسے عوام کی افیون ( Opium of the کارل مار کس نے مذہب پر شدید تنقید کی تھی اور اسے موام کی افیون ( masses) قرار دیا تھا۔ مار کس کے مطابق، مذہب لوگوں کو حقیقت سے دور کر دیتا ہے اور انہیں آرام دہ جھوٹ میں مبتلا کر تاہے، جس سے وہ ساجی مسائل سے بے پر واہ ہو جاتے ہیں۔ مار کس کا نظریہ سے ہے کہ مذہ برست ہے کہ مذہ برست ہوتا ہے اور اس کی جگہ مادہ پرست ہے کہ مذہ برایک رکاوٹ ہے جو ساجی ترقی کی راہ میں حائل ہوتا ہے اور اس کی جگہ مادہ پرست (Materialist) دنیاوی نظام کو اپنانا چاہیے۔

مار کس کے نظریات نے بھی مغربی د نیامیں مذہب کے بارے میں نئے زاویے پیش کیے کیکن جب ان کے خیالات کو جامعات میں اس طرح پیش کیا جاتا ہے کہ ان کے جوابات نہ دیئے جائیں تو سے نظریات نوجوانوں میں مذہب کے بارے میں شکوک پیدا کر سکتے ہیں۔

ان میں معرورت اس امرکی ہے کہ ان تمام مغربی فلسفیوں اور نظریات کو پڑھاتے وقت ان کے ساتھ ساتھ اسلامی فلطہ نظر جو اللہ تعالیٰ کی تخلیق، ساتھ ساتھ اور نعلیمات کو بھی شامل کیا جاناچا ہیے۔اسلامی فقطہ نظر جو اللہ تعالیٰ کی تخلیق، اس کی حکمت اور دنیاوآخرت میں اس کی اہمیت کو واضح کرتاہے،اس کا پیش کرناضر وری ہے تاکہ طلبہ کو ان سوالات کے جوابات مل سکیں جوان مغربی نظریات کی بنیاد پر پیدا ہوتے ہیں۔

جب ہم مغربی فلسفیوں کی تعلیمات کو پیش کرتے ہیں توان کے بعد اسلامی فلسفہ کے مطابق ان کا جواب ہم مغربی فلسفیوں کی تعلیمات کو پیش کرتے ہیں تواب بھی دیں۔اس سے طلبہ کو یہ سبچھنے میں مدد ملے گی کہ ان نظریات کے جوابات اسلام میں کس طرح موجود ہیں اور انہیں اپنی عقائد پریقین مضبوط کرنے کامو قع ملے گا۔

اسلامی فلسفہ بیہ کہتاہے کہ اللہ تعالی نے کا ئنات کو پیدا کیاہے اور اس کی حکمت اور عظمت کا کوئی مواز نہ نہیں۔اللہ کی تخلیق اور اس کے منصوبے کو سمجھناانسان کا فرض ہے۔جب اس بات کو طلبہ کے سامنے واضح کیاجاتاہے توان کے ذہنوں میں یقین اور سکون پیدا ہوتاہے اور وہ ان مغربی نظریات سے متاثر ہو کرالحادی خیالات کی طرف نہیں بڑھتے۔اس لیے ضروری ہے کہ مغربی فلسفہ اور اسلامی فلسفہ کو متواز ن انداز میں پیش کیا جائے تاکہ طلبہ کے ذہن میں سوالات کا جواب مل سکے اور وہ اپنی عقیدے میں مضبوط رہیں۔

### ۲\_لبرلازم اور سیکولر خیالات

الحادی رجمانات کے بڑھنے کادوسر ابڑاسب یہ ہے کہ لبرل ازم اور سیکولر خیالات کا غلبہ بڑھتا جارہا ہے جو طلبہ کی فکری نشو و نمایر گہر ااثر ڈال رہا ہے۔ان نظریات کے تحت مذہب کوایک ذاتی معاملہ سمجھا جاتا ہے اور اجتماعی زندگی میں اس کی مداخلت کو کم کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔لبرل ازم مذہب کو فرد کی ذاتی آزادی کے خلاف سمجھتا ہے۔ سیکولر خیالات ریاست اور سماج کو مذہب سے علیحدہ رکھنے کی حمایت کرتے ہیں۔

#### (۱) نه بب اور ذاتی آزادی کا تضاد

لبرل ازم اور سیکولرازم مذہب کو فرد کی ذاتی آزادی کے خلاف سیمھتے ہیں۔ان کے مطابق، فرد کو اپنی زندگی کے تمام پہلوؤں میں مکمل آزادی حاصل ہونی چاہیے، بشمول اس کے مذہب کی پیروی کرنے یانہ کرنے کا اختیار۔اس نظریہ کی وجہ سے مذہب کوایک ذاتی عقیدہ اور آزادی کے راستے میں رکاوٹ کے طور پر پیش کیاجاتا ہے۔

#### (۲)سيکولررياست

سیولر خیالات ریاسی معاملات میں مذہب کی مداخلت کو غیر ضروری سیجھتے ہیں۔اس کے مطابق ریاست کو مذہب سے آزاد ہو ناچاہیے تاکہ تمام افراد کو اپنے عقائد کے مطابق زندگی گزارنے کی آزادی حاصل ہو۔اس کے نتیج میں معاشرتی سطح پر مذہب کی حیثیت کم ہوجاتی ہے اور اس کا اثر معاشرتی ڈھانچے پر واضح طور پر نظر آتا ہے۔

﴿ لَبِرِلَ ازم اور سَيُولُر نَظريات كَ اثرات كَا نَتِجِه بِهِ بِ كَه طلبه مذہب كَى تعليمات كو غير ضرورى سَجْحَة كَتَّة بِيں وہ اپنى زندگيوں ميں زيادہ آزادانہ ، مادى اور د نياوى نقطه نظر كوتر جي ديتے ہيں جو انہيں لبرل ازم اور سيكولرازم كے ذريعے پيش كياجا تا ہے۔

لبرلَازم اورسیکولرخیالات کااثر صرف فردگی ذاتی آزادی کو بڑھانے کادعویٰ کرتاہے لیکن اس میں مذہب کی اہمیت اور اس کے معاشر تی اثرات کو نظر انداز کر دیاجاتاہے۔اسلام میں دین اور دنیادونوں کا توازن موجودہے اور اس میں فردکی آزادی اور معاشر تی ذمہ داریوں کا ایک خاص توازن قائم کیا گیاہے۔ جب ان لبرل اور سیکولر نظریات کوپڑھایا جاتا ہے تو یہ ضروری ہے کہ طلبہ کو اسلامی تعلیمات کے ذریعے یہ بتایا جائے کہ حقیقی آزادی وہ ہے جو فرد کواپنی زندگی کے تمام پہلوؤں میں صحیح رہنمائی دیتی ہے نہ کہ وہ آزادی جو انسان کواخلاقی اور دینی ذمہ داریوں سے آزاد کر دیتی ہے۔

اسلامی فلسفہ بیہ سکھاتا ہے کہ معاشر تی زندگی میں مذہب کا کر دار نہ صرف روحانیت بلکہ معاشر تی انساف، فرد کی فلاح اور اجماعی ذمہ داریوں کا محافظ بھی ہے۔ اگر ان لبرل اور سیکولر نظریات کے جواب میں اسلامی نقطہ نظر بھی پیش کیا جائے تو طلبہ ان خیالات کو بہتر طور پر سمجھ پائیں گے اور ان میں ایک متوازن نقطہ نظر پیدا ہوگا۔

#### سراساتذه كاكردار

الحادی رجمانات کے فروغ میں مختلف جامعات کے اساتذہ کا مذموم کر دار بھی شامل ہے۔اساتذہ کا مذموم کر دار بھی شامل ہے۔اساتذہ کا کر دار طلبہ کی فکری اور نظریاتی نشوو نمامیں ایک اہم عضر کی حیثیت رکھتا ہے۔تاہم پچھ اساتذہ جو مغربی جامعات سے تعلیم یافتہ ہیں،الحادی نظریات کے حامی ہیں اور اپنے تدریبی عمل کے دور ان ان خیالات کو فروغ دیتے ہیں۔ان اساتذہ کی ذاتی عقائد اور فکری پس منظر کا اثر طلبہ کی سوچ پر پڑتا ہے، جس کی وجہ سے دینی عقائد کو کمزور کرنے والاایک ماحول پیدا ہوتا ہے۔

#### (۱) فکری دہنمائی کی کمی

کئی اسائذہ اپنے تدریسی عمل میں طلبہ کو مذہبی موضوعات پر تنقیدی سوچنے کی ترغیب دیتے ہیں لیکن وہ ان سوالات کے جوابات فراہم کرنے کے لیے مذہبی دلائل یار ہنمائی نہیں دیتے۔ طلبہ جب مذہب، خدا اور کائنات کے تخلیق کے بارے میں سوالات کرتے ہیں تو یہ اسائذہ ان سوالات کے جوابات دینے میں تذبذب کا شکار ہوجاتے ہیں کیونکہ ان کے پاس دینی علم یامستند دلائل نہیں ہوتے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ طلبہ کو کسی تسلی بخش جواب کے بغیر ہی اپنے سوالات کے ساتھ چھوڑ دیاجاتا ہے جس سے ان کے ذہن میں شکوک وشبہات پیدا ہوتے ہیں اور وہ مغربی فلفہ یا الحادی نظریات کی طرف مائل ہوجاتے ہیں۔

(٢) نه بي عقائد په تقيد

بعض اسانذہ اپنے لیکچر زمیں مذہب اور اس کی تعلیمات پر تنقید کرتے ہیں، جس کااثر طلبہ کے عقائد پر پڑتا ہے۔ یہ تنقید بعض او قات غیر واضح، مبہم یامبالغہ آمیز ہوتی ہے، جس سے طلبہ کے ذہنوں میں مذہب کے حوالے سے منفی تاثرات پیدا ہوتے ہیں۔اس طرح کی تنقید طلبہ کی ذہنی تشکیل میں ایک سنگین مسئلہ بن جاتی ہے کیونکہ وہ اپنے عقائد کو کمتر سمجھنے لگتے ہیں اور اپنے مذہب کے بارے میں شکوک میں مبتلا ہو جاتے ہیں۔

## (m) اساتذہ کی کم علمی اور دین سے دوری

ایک اور مسکلہ یہ ہے کہ بہت ہے اساتذہ خود دینی تعلیمات اور اسلامی فلسفہ سے مکمل طور پر آشا نہیں ہوتے یاان کے اپنے عقائد میں تذہذب پایاجاتا ہے۔ان اساتذہ کی فکری کمزور یوں کااثر طلبہ پر پڑتا ہے کیونکہ وہ جب اپنے اساتذہ سے مذہب کے بارے میں سوالات کرتے ہیں توانہیں تسلی بخش جوابات نہیں مل پاتے۔اس کے نتیج میں طلبہ اپنی سوچ کو بے بنیاد، غیر متوازن اور غیر اسلامی نظریات کے ساتھ جوڑنے لگتے ہیں، جس سے ان کے عقائد میں کمزوری آتی ہے۔

#### (۴) اساتذه کی غیر ذمه داری اوران کی تقید کااثر

کچھ اسائذہ جو اپنی تدر کی ذمہ داریوں کو در ست طور پر نہیں سمجھ پاتے، وہ غیر ذمہ داری سے کام لیتے ہیں اور مذہب کے بارے میں ان نظریات کو فروغ دیتے ہیں جو طلبہ کی فکری اور مذہبی بنیادوں کو نقصان پہنچاتے ہیں۔ ان اسائذہ کی طرف سے کلاس روم میں مذہب کے بارے میں کی جانے والی تنقید طلبہ کے ذہنوں میں مذہب کے بارے میں منفی خیالات پیدا کرتی ہے اور انہیں دینی عقائد سے دور کرتی ہے۔ اس کا اثر طلبہ کی شخصیت پر پڑتا ہے جو مستقبل میں ان کے نظریات اور فکری ارتقاء کو متاثر کرتا ہے۔

اس تناظر میں اساتذہ کو اپنی تدریسی ذمہ داریوں کو سنجیدگی سے سمجھنا چاہیے اور مذہب کے بارے میں طلبہ کی رہنمائی کا مناسب طریقہ اختیار کر ناچاہیے۔اساتذہ کا فرض ہے کہ وہ طلبہ کو صرف تنقیدی سوچ کی ترغیب نہ دیں بلکہ انہیں دینی عقائد کے حوالے سے بھی مکمل رہنمائی فراہم کریں۔اس کے لیے اساتذہ کو اپنے علم میں اضافہ کرنا ہوگا اور انہیں اسلامی فلسفہ اور دینی دلائل سے آراستہ ہونا چاہیے تاکہ وہ طلبہ کو صحیح اور مستند جواب دے سکیں۔ جب اساتذہ خود اپنے عقائد اور دینی علم میں مضبوط ہوں کے تو وہ طلبہ کو بہتر طریقے سے فکری رہنمائی فراہم کر سکیں کے اور اس کے نتیج میں طلبہ میں مذہبی عقائد کی مضبوطی اور توازن پیدا ہوگا۔

# هم\_سوشل میڈیااور ڈیجیٹل مواد

الحادی رجمانات کے بڑھنے کا چوتھاسب سوشل میڈیاپر پر وان چڑھنے والا مواد بھی ہے۔ج<mark>دید دور</mark> میں انٹر نیٹ اور سوشل میڈیانے معاشرتی اور ثقافتی تبدیلیوں کو تیز کیا ہے۔ان پلیٹ فارمز کااستعال نوجوانوں میں مخصوص رجحانات اور خیالات کوپر وان چڑھانے میں اہم کر دار ادا کرتاہے۔سوشل میڈیا جیسے؛ بوٹیوب، ایکس، فیس بک اور دیگر ڈیجٹیل پلیٹ فار مزپر مختلف نوعیت کا مواد، جن میں ویڈیوز، لیکچرز،آر ٹیکلزاور بحث ومباحثے شامل ہیں، نوجوان نسل پر گہرے اثرات مرتب کرتے ہیں۔

(۱) الحادی مواد اور اس کااڑ ان پلیٹ فارمز پر الحادی مواد کی بڑھتی ہوئی موجودگی نے نوجوانوں کو مذہب کے بارے میں شکوک و شبہات میں مبتلا کر دیا ہے۔ مختلف ہنر مند اور متحرک افراد جو خود کو فلسفی یاسائنسی مفکر کے طور پر پیش کرتے ہیں، مذہب پر سوالات اٹھاتے ہیں اور اس کی کمزور یوں کو اجا گر کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس مواد کی مدد سے مذہب کی موجودہ تشریحات پر تنقید کی جاتی ہے اور دین کے بنیادی عقائد پر شک پیدا کرنے کے کوشش کی جاتی ہے۔ یہ مواد اکثر جذباتی طور پر اشتعال انگیز ہوتا ہے اور نوجوانوں کے فطری تجسس کو بڑھاکران کے عقائد میں تذبذب پیدا کرتا ہے۔

(٢) ند بب ير تنقيداور نوجوانول كي سوچ

سوشل میڈیاپراکٹر مذہب کی تعلیمات کو کمزوریوں، تضادات اور منطق سے ہٹ کر پیش کیا جاتا ہے۔ اس میں کثرت سے الیی ویڈیوز، بلاگزاور پوسٹس شامل ہوتی ہیں جو اسلام یا دیگر مذاہب پر طنز کرتی ہیں اوران کے عقائد کو قدامت پینداور غیر سائنسی قرار دیتی ہیں۔ان مواد کی مددسے مذہب کی روایتی تشریحات کو زیر سوال لایا جاتا ہے اور مغربی نظریات یا الحادی فلف کو معقول اور ترقی پیند قرار دیا جاتا ہے۔ اس طرح کی تنقید نوجوانوں کے ذہن میں مذہب کے بارے میں منفی اثرات مرتب کرتی ہے اور وہ اسے ایک عہد قدیم اور ترقی کی راہ میں رکاوٹ کے طور پر دیکھنے لگتے ہیں۔

## (m)عالمي الحادي مفكرين اوران كااثر

عالمی سطح پر بھی الحادی تحریکات کو بڑھاوا دینے والے معروف مفکرین اور شخصیات ہیں جیسے رچر ڈ ڈاکٹنز، کرسٹو فر، بچنز اور سمو کل بمیٹنگٹن جن کی تحریریں اور لیکچرز سوشل میڈیاپر بڑے پیانے پر شیئر کیے جاتے ہیں۔رچر ڈ ڈاکنزنے اپنی مشہور کتاب The God Delusion میں نہ ہب کوایک غیر معقول اور انسانوں کی عقل کے خلاف تصور کیاہے۔

ان کی تحریریں اور نیکچرزاس بات کو فروغ دیتے ہیں کہ دنیا کے تمام مذاہب کوسائنس اور عقل کے پر تومیں نئے سرے سے جانچنا چاہئے۔اس قسم کے عالمی مفکرین کااثر طلبہ پراس وقت پڑتاہے جب وہان کی تحریروں کو بغیر کسی توجہ کے سنے اور ان پر تنقیدی سوچ نہ کرپائیں۔اس کے نتیج میں وہ مذہب کے بارے میں الجھنوں کا شکار ہو جاتے ہیں اور اس بات پر یقین کرنے لگتے ہیں کہ مذہب صرف ایک انسانی تخیل ہے، جس کا کوئی سائنسی یاعقلی جواز نہیں ہے۔

اور ان سوشل میڈیا اور ڈیجیٹل مواد نے نوجوانوں کی سوچ کو ایک نیارخ دیا ہے اور ان کے مذہبی عقائد کو متاثر کیا ہے۔ اس اثر کو متوازن طریقے سے صرف اسی صورت روکا جاسکتا ہے اگر ہم اپنے نوجوانوں کو اسلامی عقائد اور فلفے کی حقیقت سے آگاہ کریں اور انہیں ان الحادی نظریات کا منطقی اور علمی جواب فراہم کریں۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ سوشل میڈیا بلیٹ فار مز کا استعال مثبت اور تعلیمی مواد کے لیے کیا جائے تاکہ نوجوان اس بات سے آگاہ ہو شکیں کہ ان کے مذہب میں کسی قتم کی کوئی کمزوری یا تضاد نہیں ہے بلکہ یہ ایک مکمل اور سائنسی طور پر معتر تعلیم ہے۔

سوشل میڈیاپراس طرح کے مواد کا مقابلہ کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم اپنے نوجوانوں کو اسلامی تعلیمات کی حقیقت اور فلسفہ سے بھی آگاہ کریں اور انہیں ذہنی طور پر مضبوط بنائیں تاکہ وہ کسی بھی مغربی یا الحادی اثرات کا شکار نہ ہوں۔اس کے ساتھ ہی ہمیں انٹرنیٹ اور سوشل میڈیا کا استعال ایک طاقتور ذریعہ کے طور پر کرنا ہوگا تاکہ ہم اپنے مذہب کی صحیح تعلیمات اور عقائد کو دنیا بھر میں بھیلانے میں کامیاب ہوں۔

### ۵۔ ثقافتی تبدیلیاں

ثقافتی تبدیلیوں نے بھی الحادی رجانات کے بڑھنے میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ جدیدیت اور گابلائزیشن کی تیزر فاری نے دنیا بھر میں ثقافتی تبدیلیوں کی ایک لہر پیدا کی ہے، جس کے اثرات خاص طور پر مذہبی معاشر وں پر محسوس کیے گئے ہیں۔ ان تبدیلیوں کے نتیج میں روایتی مذہبی اقدار اور معاشر تی تصورات میں تبدیلی آئی ہے اور یہ تبدیلیاں نہ صرف ایک مخصوص علاقے یا قوم تک محدود رہیں بلکہ عالمی سطح پر بھی پھیل چکی ہیں۔ ان اثرات کا ایک نمایاں پہلومذہب کی اہمیت میں کی اور مادی اقدار کی ترقی کو بڑھاوادیناہے۔

### (١)مغربي ثقافت كااثر

مغربی ثقافت جو کہ جدیدیت، سیولراز م اور لبرل ازم کے اصولوں پر ببنی ہے،اس نے دنیا بھر کے معاشر وں پر گہرے اثرات مرتب کیے ہیں۔ سوشل میڈیا، انٹرنیٹ، فلم انڈسٹری اور دیگر ثقافتی مصنوعات کے ذریعے مغربی تصورات اور زندگی کے انداز دنیا کے ہر کونے تک پہنچ چکے ہیں۔ مغربی معاشر ول کے اصولوں کی تقلید کرنے کی خواہش نے نوجوانوں کو مذہب سے دور کر دیا ہے کیونکہ مغربی ثقافت فرد کی آزادی، خود مختاری اور عقل وشعور کوزیادہ اہمیت دیتی ہے۔

نوجوان نسل مغربی طرز زندگی میں محوہ و گئے ہے، جس میں خاندان، مذہب اور روایات کے بجائے مادی کامیابی، ذاتی آزادی اور تفرت کو مرکزی حیثیت دی گئی ہے۔ مغربی ثقافت میں کمیونٹی کی بجائے فرد کی اہمیت کو بڑھاوا دیا جاتا ہے اور اسی وجہ سے نوجوان مذہب کو محض ایک ذاتی عقیدہ یا ذاتی فیصلہ سمجھنے لگے ہیں جو اجتماعی زندگی میں شامل نہیں ہونا چاہیے۔ اس تبدیلی کی ایک اور اہم وجہ مغربی میڈیا کی غیر متنازعہ نوعیت ہے، جس کے ذریعے نوجوانوں کو مذہب کے بجائے مادی کامیابی اور عیش و آرام کی طرف راغب کیا جاتا ہے۔

#### (۲)مادی کامیابی کی اہمیت

جدیدیت نے معاشر تی فلاح کے بجائے مادی کامیابی کو اہمیت دی ہے۔ نوجوان نسل کے لیے کامیابی کا معیار اب صرف دولت، شہرت اور ذاتی آزادی بن چکاہے، جس کی بدولت روحانی ترقی اور فر ہبی عقائد پس پشت چلے گئے ہیں۔ نوجوانوں کے لیے فد ہب کی اہمیت محض ایک ذاتی معاملہ بن کررہ گئی ہے اور وہ اسے اپنی زندگی کے دیگر مقاصد کے مقابلے میں کم اہمیت دینے گئے ہیں۔ اس کے بجائے وہ فوائد کو اہمیت دیتے ہیں، جیسے کہ اچھا کیر بیز، زیادہ پیسہ کمانااور ذاتی آزادی حاصل کرنا۔

ند ہبی عقائد کو مادی ترقی کے ساتھ متصادم سمجھا جانے لگاہے۔ اس بات کاپر چار کیا جارہاہے کہ مذہب انسان کو ترقی کے راستے سے رو کتاہے اور اس کے عقائد کو جدید دنیا کی ترقی سے ہم آہنگ نہیں کیا جاسکتا۔ اس کااثر نوجوانوں کی ذہن سازی پر گہر اپڑاہے کیونکہ وہ فدہب کے بجائے دنیاوی کامیا لی اور انفرادی حقوق پر زیادہ زور دینے لگے ہیں۔ اس سوچ نے نہ صرف فدہب کی بنیادوں کو کمزور کیاہے بلکہ یہ نوجوانوں کے در میان مادی جاہ و حشمت کے حصول کی دوڑ کو بڑھارہاہے، جس سے روحانیت اور اخلاقی اقدار کی کمی محسوس ہور ہی ہے۔

#### (٣)مغربی ثقافت اور مادی کامیابی کی طرف جھکاؤ

مغربی ثقافت نے جو انفرادی آزادی اور مادی ترقی کا تصور پیش کیا ہے، اس کے اثرات نے مسلمانوں کی نوجوان نسل کو خاص طور پر متاثر کیا ہے۔ ان کے ذہنوں میں یہ تصورات بیٹھ چکے ہیں کہ جدید دنیا میں کامیابی صرف وہی حاصل کر سکتا ہے جو دین سے آزاد ہواور جو صرف مادی اقدار کو اپنی زندگی کا مقصد سمجھے۔ان نوجوانوں کے لیے دین ایک ذاتی امتخاب بن کررہ گیا ہے اور اس کے اثرات ان کے اجتماعی اور معاشرتی کر دار پر کم ہوگئے ہیں۔

﴿ مغربی ثقافت اور مادی کامیابی کی طرف بڑھتے ہوئے رجانات نے ہمارے معاشر تی اور مذہبی اقدار کو شدید چیلنج کیا ہے، لیکن اس کے باوجود اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات فراہم کرتا ہے جو فرد اور معاشر ہدونوں کی فلاح و بہبود کے لیے ہے۔ ہمیں نوجوانوں کو اس بات کا قائل کرنے کی ضرورت ہے کہ مان کہ مادی ترقی کے ساتھ ساتھ روحانی اور اخلاقی ترقی بھی اتنی ہی اہم ہے۔ یہ ضروری ہے کہ ہم ان نوجوانوں کو یہ سمجھائیں کہ حقیقی کامیابی اسی وقت حاصل ہو سکتی ہے جب انسان اپنی زندگی میں اللہ کے احکام کو مانے اور اس کے راستے پر چل کردنیا وآخرت میں کامیاب ہو۔

ہمیں مغربی ثقافت کی چک دمک کودیکھنے کے بجائے آپنے ند ہبی عقائد اور اقدار کی مضبوط بنیادوں پر توجہ مر کوزکرنی چاہیے تاکہ ہماری نوجوان نسل کو اسلام کی حقیقت اور اس کی انسانیت کے لیے فائدہ مند تعلیمات کا اور اک ہو۔ اس کے ساتھ ساتھ ہمیں جدید د نیامیں نوجوانوں کی فکری رہنمائی کے لیے نئی حکمت عملی اپنانی چاہیے تاکہ وہ د نیاوی ترقی اور روحانی تعلیمات کے در میان توازن قائم رکھ سکیں۔

کیسے سکیں۔

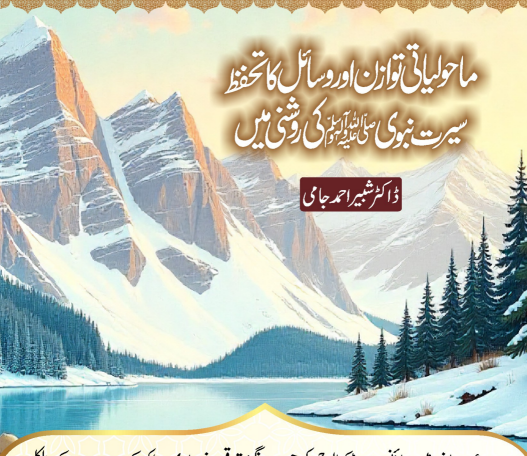
(جاری ہے)

تجدیدواحیائے دین، دعوت و تبلیغ حق، اصلاح احوال امت اور ترویج واقامت اسلام کے عظیم صطفوی مشن کے فروغ اور اسلام کی حقیقی تعلیمات سے آگہی کے لئے معلیم صطفوی مشن کے فروغ اور اسلام کی حقیقی تعلیمات سے آگہی کے لئے معلیم صطفوی مشن کے العمر العمر

نی شاره: 60 روپے سالاندخریداری: **700** روپے زريق څواسه واکرمجا هرانقاري

ا پنے علاقے میں موجود پبلک لا بسر بریر بز ، کالجز ، سکولز ،عوامی مقامات ، دوست احباب اورعلاقے کی موثر شخصیات کوسالا نہ خریداری کی صورت میں تھنے بھجوا کیں

042-111-140-140 Ext: 128 : 120 كَمُ مَا دُّلُ ثَاوَكُ لَا يَهُورُ فَونَ: 128 -1365 | 0300-8886334 Whatsapp: 0300-8105740 | Web:www.minhaj.info Email:mqmujallah@gmail.com



عصرِ حاضر میں سائنس اور ٹیکنالوجی کی حیرت انگیز ترقی نے <mark>ساری دنیا کوایک دوسرے کے بالکل</mark> قریب کردیاہے۔اس جدت نے جہال علم وشعور، ترقی و عروج، بین الا قوامی ہم آہنگی، آسائش وسکون کے نئے دروازے کھولے ہیں اور انسانی زندگی کو پہلے کے مقابلے میں بہتر اور سہل بنانے کی ہر ممکن سعی کی ہے ، وہیں ان انسانی سر گرمیوں نے قدر تی ماحو<mark>ل پر خطر ناک اثرات مرتب کیے ہیں۔ نتیجتاً</mark> ہوا، پانیاور زمین کی قدرتی، کیمیائیاور حیاتیاتی خصوصیات میں غیر <mark>ضروریاور نقصان دہ تبدیلیاں واقع</mark> ہو چکی ہیں۔ زمین کے درجہ حرارت میں تشویش ناک حد تک اضافہ ہواہے، جس کے نتیج میں نہ صرف عالمی حدت (گلوبل وار منگ) کامسکلہ شدت اختیار کر چکاہے بلکہ ماحولیاتی آلودگی بھی خطر نا<mark>ک</mark>

ان ماحولیاتی تبدیلیوں کے متعدد نقصانات اور منفی اثرات انسانی زندگی کے <mark>لیے سنگین خطرات کا</mark> باعث بن چکے ہیں۔اس کے نتیج میں لا کھوں انسان اپنی زندگی سے محروم ہو چکے ہیں، جبکہ کئی ا<mark>قسام</mark> کے جانوراور بیودے بھی ناپید ہورہے ہیں۔ا گراس رجحان پر قابونہ پایا گیا توبیہ خدشہ ہے کہ زمی<mark>ن سے</mark> جانداروں کی متعدد اقسام ہمیشہ کے لیے ختم ہو جائیں گی۔ یہی وجہ ہے کہ ماحولیاتی <mark>مسائل اور ان کے</mark>

مناهنات القسسرآن لابور - نومبر 2025ء 🗸 بيثراف ديبار شنث اسلامك سندين، منهاج يونيورش لابور (41)

حل کواب انسانی بقا کاسب ہے اہم مسکلہ تسلیم کیا جارہاہے،اور ماحولیاتی بحران کو موجودہ دور کاایک المناک اورپیچیدہ چیلنج سمجھاجاتاہے۔

ماحولیات کی حفاظت اور توازن بر قرار ر کھناانسان کی انفرادی اور اجمّاعی ذمہ داری ہے۔ سیرت نبوی اللّٰہِ ﷺ میں ماحولیاتی تحفظ کے واضح اصول اور عملی رہنما خطوط ملتے ہیں، جو ہر مسلمان کو قدرتی وسائل کے درست اور متوازن استعال کی تلقین کرتے ہیں۔رسول اللّٰہ ملیّٰہ ﷺ نے زمین، پانی، ہوااور دیگر قدرتی عناصر کے تحفظ پر خصوصی زور دیا۔

سیرت نبوی ملی آیکی نے مسلمانوں کوائی اقدار اور تعلیمات اپنانے کی ترغیب دی ہے جو ماحول کو نقصان دہ اثرات اور منفی تبدیلیوں سے محفوظ رکھنے میں مدد گار ثابت ہوں۔ رسول الله ملی آیکی کی متعلق ہدایات کی روشنی میں ماحولیاتی تحفظ کو یقینی بنایا جاسکتا ہے، کیونکہ ماحول کی حفاظت سے متعلق آپ ملی آیکی کی مثالوں کو قرآن کریم کے بعد سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ ذیل میں رسول اللہ ملی آیکی کی ان تعلیمات کاذکر کیا جارہا ہے جو ماحولیات کے تحفظ اور بہتری کے لیے راہنما اصول فراہم کرتی ہیں:

### ا۔ تحفظِ ماحول کی ذمہ داری کا شعور

ياعِبَادِى إِنَّمَا هِى أَعْمَالُكُمْ أَحْصِيهَا لَكُمْ ثُمَّ أَوفيكُمْ إِيَّاهَا فَمَنْ وَجَلَ خَيْرًا فَلْيَحْمَلِ اللهَ وَمَنْ وَجَلَ غَيْرَ ذلك فَلَا يَلُومَنَّ إِلانفسه - (صَحِح مسلم، باب تحريم الظّلم، رقم الحديث: ٦٧٣٧)

''اے میرے بُندو! یہ تمہارے ہی اعمال ہیں جُنہیں میں تمہارے لیے شار کرتا ہوں، پھر ان کا پورابدلہ تمہیں عطا کروں گا۔ پس جسے اچھا بدلہ ملے وہ اللہ کا شکر ادا کرے، کیو نکہ یہ اس کی کوشش کا نتیجہ ہے اور جسے برابدلہ ملے، وہ خود کو ملامت کرے، کیونکہ یہ اس کے اپنے اعمال کا انجام ہے۔''
مسلمان چاہے کسی بھی حیثیت یا منصب پر فائز ہو، اپنے اعمال اور فرائض کے لیے اللہ کے سامنے مسلمان چاہے کسی بھی حیثیت یا منصب پر فائز ہو، اپنے اعمال اور فرائض کے لیے اللہ کے سامنے جو ابھی ہو، وہ اپنے اختیار ات اور تصرفات کا ذمہ

دارہے،اور قیامت کے دن اس سے اس کی ذمہ دار یوں کے بارے میں ضرور باز پر س ہو گی۔رسول اللّه طلّی اللّی اللّی اللّٰہ اللّٰہ اللّہ اللّٰہ اللّٰ

كُلُّكُمْ رَاحٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ

(صحیح بخاری، باب الجمعة فی القری والمدن، رقم الحدیث: ۸۹۳)

'' تم میں سے ہرایک نگہبان ہے ،اور ہرایک سے اس کی رعیت کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔''
انسان سے اس کی ذاتی ذمہ داریوں کے ساتھ ساتھ دنیا کے نظام کو درست رکھنے کی ذمہ داری کا
مجھی حساب لیا جائے گا۔ اسلام نے فرد اور معاشر ہے کے در میان گہرارشتہ قائم کیا ہے ، اس لیے نہ
صرف فرد کی ذاتی زندگی بلکہ معاشرتی تعلقات میں اس کے رویے کا بھی حساب لیا جائے گا۔ انسان کو
دو سروں کو ماحولیاتی نقصانات سے آگاہ کرنے اور روکتے ہوئے اس کے اثرات سے بچانے کی بھی ذمہ
داری دی گئ ہے ، کیونکہ ماحولیاتی تباہی سب کو یکسال طور پر متاثر کرتی ہے۔

#### ۲\_ ماحول کی حفاظت: مسلمان کادینی فی پیضه

رسول الله طلخ الله على تعليمات سے به واضح ہوتا ہے كہ ماحول كى حفاظت اور اسے آلود كى سے بچانا مسلمان كے ايمان كاايك اہم جزومے۔ آپ مل الله الله عليه عليه فرمايا:

الإيبان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها قول لاإله إلا الله وأُدُنَاها إماطة الأذى عن الطريق - (صحيح مسلم، باب شعب الإيمان، رقم الحديث: ١٦٢)

''ایمان کی ستر یاساٹھ سے زائد شاخیں ہیں۔ان سب میں سب سے افضل '' لا الله الا الله'' کہنا ہے۔'' ہے اور ان میں سب سے کم ترراستے سے تکلیف دہ چیز کوہٹانا ہے۔''

اس حدیث سے یہ واضح ہوتا ہے کہ ہر مسلمان کافرض ہے اوراس کے ایمان کا حصہ ہے کہ راستے سے تکلیف دہ اور ضرر رسال چیز کو ہٹائے، چاہے وہ مادی ہو یا معنوی۔ یہال الأذی سے مراد ہر وہ چیز ہے جو راستوں کی صفائی اور جمال کو متاثر کرتی ہو، جو عوامی راستوں میں حادثات یاٹریفک کی روانی میں رکاوٹ ڈالنی ہو، یاجو کسی نہ کسی طریقے سے گزرنے والوں کو نقصان پہنچاسکتی ہو۔ مثال کے طور پر، کوڑا کر کٹ، کچرا، پلاسٹک کی تصلیاں، یا خالی ہو تلیس وغیرہ، کیونکہ بیسب بھی نقصان دہ اور ضرر رسال سمجھی جاتی ہیں۔ کچرا، پلاسٹک کی تصلیاں، یا خالی ہو تلیس وغیرہ، کیونکہ بیسب بھی نقصان دہ اور ضرر رسال سمجھی جاتی ہیں۔ یہ بات ذہمی نشین رہے کہ جن لوگوں کو اللہ تعالی راستوں سے تکلیف دوچیزوں کو بنانے کی توفیق دیتا ہے ،ان پر اللہ کی خصوصی رحت ہوتی ہے، کیونکہ اس عمل کے ذریعے ان کی مغفر ت ہوتی ہے اور دیتا ہے ،ان پر اللہ کی خصوصی رحت ہوتی ہے، کیونکہ اس عمل کے ذریعے ان کی مغفر ت ہوتی ہے اور وہ اللہ کے عذا ب سے نے جاتے ہیں۔ رسول اللہ طرف گاہ آئے ہے نے فرمایا:

بینها دَجُلٌ یبشی بط<sub>ا</sub>یق وجد غصن شوك علی الط<sub>ا</sub>یق **فاخی د فشكر الله له فغفی له۔** (صحیح مسلم، باب بیان الشداء، رقم الحدیث: ۴۹ ۵۰)

''ایک شخص رائتے پر چل رہاتھا،اُس نے رائے میں کا نٹول کی ایک شاخ ویکھی، تواس نے اسے وہاں سے بنادیا،اللہ تعالی نے اس کی اس نیکی کو قبول کیااوراس کی مغفرت کردی۔''

علامه نووی اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

هذه الحديث المذكورة في الباب ظاهرة في فضل إزالة الأذى عن الطهيق ، سواء كان الأذى شجرة تؤدى ، أو عن شؤك ، أو حجرًا يعثربه ، أو فدرا ، أو جيفة وغير ذلك

(النووي، شرح صحيح مسلم،ج٨،ص: ٠٥٠)

'' یہ حدیث راستے سے تکلیف دہ چیزوں کو ہٹانے کے حوالے سے واضح طور پر بیان کرتی ہے، چاہے وہ ایذاد بینے والا در خت ہو، کا نٹول والی شاخ ہو، کوئی پتھر جو ٹھو کر لگنے کا سبب بن رہا ہو، گندگی ہو، یا کسی مر دہ جانور کی لاش ہو۔''

## ساله انسانی صحت اور ماحول کی اہمیت

اسلام میں انسانی صحت اور تندرستی کو بڑی اہمیت دی گئی ہے انسان کی صحت مند زندگی ایک صاف اور محفوظ ماحول سے جڑی ہوئی ہے، کیونکہ انسان اس ماحول میں رہ کر اپنی ضروریات پوری کرتا ہے۔ زندگی کی بقاء کے لیے ضروری غذا، پانی اور صاف ہوا، سب اسی ماحول کے عناصر ہیں۔اسی طرح سورج، زمین، پہاڑ، در خت، دریا اور سمندر بھی انسانی ضروریات کے لیے نہایت اہم ہیں۔ مخضر اگانسانی بقاء اور صحت کا انحصار ماحول اور اس کے اجزاء پر ہے۔اگر ماحول محفوظ ہوگا تو انسانی صحت بھی محفوظ رہے گی۔اسلام نے صحت کو اللہ کی عظیم نعمت قرار دیا ہے اور اس کی حفاظت کو انسان پر لازم کیا ہے۔ چند فرامین ملاحظہ ہوں:

ا ـ رسول الله الله الله عليهم في فرمايا:

وَلَجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقَّا (صَحِح مسْلَم، باب النهى عن صوم الدهر لمن تضربه، رقم الحديث: ٢٥٨٥) "تهارك جسم كاتم يرحق ہے۔"

اس لیے انسان پر فرض ہے کہ اپنی صحت کا خیال رکھے ، کیونکہ یہ اللّٰہ کی دی ہو گی ایک امانت اور

٢ أيك اور مقام پر آپ المتيار تم فرمايا:

منها القسراك لابور - تومبر 2025ء

نعبتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفهاغ (صحيح بخارى، باب لاعيش الاعيش الآخرة، رقم الحديث: ١٣١٢)

'' د و نعتیںالیی ہیں جن کیا کٹرلوگ قدر نہیں کرتے صحت اور فراغت۔''

س آپ ملی ایکی ایم نے فرمایا:

الهؤمن القوى خير وأحب إلى اللهِ مِنَ الْهُؤْمِنَ الضَّعِيفِ (صَحِيح مسلم، باب في الامر بالقوة وترك لعجز)

'' طاقتور مومن کمزور مومن سے بہتر اور الله کوزیادہ محبوبہے۔''

کیونکہ وہ عبادات کی انجام دہی، فرائض وسنت پر عمل، دعوت و تنبیغ اور معاشر تی خدمت جیسے کاموں میں کمزور مومن کے مقابلے میں زیادہ فعال اور مضبوط ہوتا ہے۔اس لیے انسانی صحت اور جان، جواللہ کی عظیم نعمت ہیں،اس کی حفاظت کرناضروری قرار دیا گیا ہے۔انسانی صحت کا تحفظ ماحول کی حفاظت کے ساتھ منسلک ہے،لہذا انسان پریہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ ماحول کوان منفی سر گرمیوں اور تبدیلیوں سے بچانے کی کوشش کرے جوانسانی صحت کے لیے نقصان دہ ثابت ہوسکتی ہیں۔

## ہے۔ماحول کوآلودہ کر نافسق ہے

اسلام میں انسان کی ذمہ داریوں میں صرف اپنی ذات کی اصلاح نہیں بلکہ د نیااور ماحول کی بہتری کا خیال ہوں میں صرف اپنی ذات کی اصلاح نہیں بلکہ د نیااور ماحول کی بہتری کا خیال بھی شامل ہے۔ رسول اللہ ماٹھ اُلیے آئی نے ایک ایسی حدیث بیان فرمائی جس سے بیر معلوم ہوتاہے کہ فاستی انسان کے شریعے زمین کی مخلو قات تکلیف میں رہتی ہیں اور اس کے مرنے پر وہ سب سکون باتی ہیں۔ رسول اللہ ماٹھ اُلیے آئی ہے خازہ گزرنے پر ارشاد فرمایا:

مستريح ومستراح منه قالوا: يا رسول الله ما المستريح والمستراح منه قال: العَبُنُ الْمُبُنُ الْمُبُنُ الْمُهُوالعبدالفاجريستريح منه العباد والبلاد والسروالدواب.

(المظهري،المفاتيح في شرح المصابيح، ج٢، ص١١٧)

'' بیہ مستر تک یا مستراح منہ ہے۔ صحابہ نے عرض کیا: مستر تکاور مستراح منہ کا کیا مطلب ہے؟ آپ نے فرمایا: مومن بندہ دنیا کی مشقتوں اور تکلیفوں سے اللہ کی رحمت میں سکون پاتا ہے (اس معنی کی روسے یہ مستر تکہوگا) اور فاسق بندے کے مرنے سے اللہ کے بندے، شہر، در خت اور جانور سب سکون پاتے ہیں (اس معنی کی روسے یہ مستراح منہ ہے)۔'' اس حدیث میں رسول اللہ مل اللہ اللہ علی دوقتم کے لوگوں کا ذکر کیا ہے۔ ایک وہ نیک بندہ جو اپنی وفات کے بعد دنیا کی مشقتوں، پریشانیوں اور تکالیف سے نجات پاکر اللہ تعالی کی رحمت اور رضامیں داخل ہو جاتا ہے اور دنیا کے مصائب سے چھٹکارا پاکر آرام وسکون کی منزل کو پہنچتا ہے۔ دوسر اوہ فاسق اور گناہ گار شخص ہے جس کی زندگی اس کے شر، گناہوں اور ایذار سانی سے معمور ہوتی ہے، اور اس کی موت دنیا کی دیگر مخلو قات مثلا: انسانوں، بستیوں، در ختوں اور جانوروں کے لیے سکون کا باعث بن جاتی ہے، کیو نکہ اس کے زندہ رہنے سے مخلو قات کو تکلیف پہنچتی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس کے گناہوں، نافرہ انیوں اور بدا محالیوں کی وجہ سے اللہ تعالی اپنی رحمت، برکت اور بارشوں کوروک لیتا ہو جس کے نتیج میں زمین اور اس پر بسنے والی مخلو قات مثلاً: در خت، جانور اور دیگر جاندار متاثر ہوتے ہیں یا ہلاک ہو جاتے ہیں۔ شار حین کے مطابق اس حدیث کا منہوم سے بھی ہے کہ ایسے فاسق و گناہ گار شخص کی نحوست اور بدا محالیوں کی وجہ سے زمین پر نعمتوں کا نزول رک جاتا ہے، جس سے جانور اور زبانات تباہ ہو جاتے ہیں۔

## ۵\_ قدرتی وسائل: مشتر که امانت

رسول الله طلح الله المرات كل تعليمات كے مطابق، قدرتی ماحول کے پچھ عناصر انسانی معاشر ہے کی مشتر کہ امانت ہیں۔ کسی فرد کو بیہ اختیار حاصل نہیں کہ وہ ان وسائل پر صرف اپنا قبضہ جمائے، دوسرول کو ان کے استعال سے روئے، یا پنی خواہشات کے تحت ان میں الیمی تبدیلیاں کرے جوانہیں نقصان پہنچائیں یانا قابل استعال بنادیں۔ جو شخص ان وسائل کو بے جااستعال کر کے دوسروں کو ان کے حق سے محروم کرتا ہے بالہ پورے معاشرے کا کرتا ہے بالہ پورے معاشرے کا مجرم سمجھاجائے گا۔ رسول الله طرح الله علی میں ایا:

البسلبون شركاء في ثلاث: في البياء ، والكار ، والنار ، وثبنه حمام (ابن ماجه ، السنن ، باب المسلمون شركاء في ثلاث ، رقم الحديث: ٢٣٧٢)

'' تین چیز وں میں سارے مسلمانوں کی شر کت (ساجھے داری) ہے: پانی (جو بہتا ہو ا<mark>ور جاری ہو)</mark> ، گھاس اور آگ۔ان کی قیمت لے کر بیچنا حرام ہے۔''

پانی سے مراد جو کسی کی ذاتی ملکیت نہ ہو، جیسے بارش کا پانی، قدرتی نالے، نہریں، یادریا کا پانی۔ گھاس سے مراد جوخود روہواور کسی نے اسے خاص طور پر نہ لگا یاہو۔اسی طرح وہ لکڑیاں یا جلانے کے لیے استعال ہونے والے پتھر مراد ہیں جو کسی کی نجی ملکیت میں نہ ہوں۔ان وسائل کو کسی بھی صورت د وسروں کے لیے روکنامنع ہے۔مشتر کہ اور ذاتی دونوں اقسام کی اشیاء کو نقصان پہنچانے ی<mark>اان کے غلط</mark> استعمال سے بچنالاز می ہے۔

### 🔪 ۲۔ماحولیاتی وسائل کے استعمال میں اعتدال کی ہدایت

اسلام دنیاکے واحد دین کے طور پر نمایاں ہے جواپنے پیروکاروں کوہر معاملے میں اعتدال اور میانہ روی کی تلقین کرتاہے اور اسراف و فضول خرچی سے بچنے کی تاکید کرتاہے۔اللہ تعالی نے امتِ مسلمہ کو امتِ وسط کالقب اسی بنیاد پر دیاہے کہ ان کے عقائد ، عبادات ، معاملات ،اخلاق اور تمام دنیادی امور اعتدال اور توازن پر مبنی ہیں۔اسی وجہ سے ،اس امت کی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ قدرتی وسائل اور ماحول کے معاملے میں بھی میانہ روی کو بر قرار رکھے۔

اسلام نے ماحول اور اس کے وسائل کے حوالے سے جواصول پیش کیے ہیں، ان میں اعتدال کے ساتھ استعال کی تاکید کی گئی ہے۔ رسول ساتھ استعال کی تختی سے ممانعت کی گئی ہے۔ رسول الله ملتی آیا ہم کی متعدد احادیث میں ماحول کے عناصر اور قدرتی وسائل کے استعال کے بارے میں واضح طور پر اعتدال اور میانہ روی کا حکم دیا گیا ہے۔ ایک دفعہ رسول الله ملتی آیا ہم حضرت سعد کے قریب سے گزرے جبکہ وہ وضو کررہے تھے۔ آپ ملتی آیا ہم نے ان سے فرمایا:

ما هذا السرف مع فقال: أنى الوضؤ إسْرَاف مع قال: نعم ، وإن كنت على نهرجاد (مند أحمر، من مند عبدالله بن عمر وبن العاص رهي، ٢: ٨١م)

یہ کیا فضول خرچی ہے؟ سعد رہے نے عرض کیا: یار سول الله ملی آیکٹم کیا وضو میں بھی فضول خرچی ہو سکتی ہے؟ آپ ملی آیکٹم نے ارشاد فرمایا: ہال،اگرچہ تم بہتی ہوئی نہر کے کنارے ہی کیوں نہ ہو۔

#### کے حیوانات اور ماحو لیاتی توازن

پرندے اور جانور ماحولیاتی توازان کا ایک اہم حصہ ہیں اور ان کی موجودگی سے قدرتی ماحول کی خوبصورتی اور د لکشی وابستہ ہے۔اسلام نے ان مخلو قات کی حفاظت کو بھی انسان کی بنیادی ذمہ داری قرار دیاہے۔ان کے ساتھ نرمی اور شفقت سے پیش آنا، ان کی بقااور افٹر اکش نسل کو بقینی بناناانسان پر لازم کیا گیاہے۔اس حوالے سے اسلام نے جو اصول اور ہدایات دی ہیں، وہ نہایت جامع اور واضح ہیں۔ان اصولوں کے تحت ماحول کے اس اہم عضر لیعنی حیوانات اور پرندوں کی دیکھ بھال، ان کی افٹر اکش اور بہتر نشوو نماکے لیے اسلام نے انفرادی اور اجتماعی سطح پر کو ششوں کی حوصلہ افٹر ائی کی ہے۔اس ذمہ داری کو نشوو نماکے لیے معاشرے کے ہر فرداور طبقے کو اپناکر دار اداکر ناہوگا۔

رسول الله طراقية آخم نه واضح بدايات دى ہيں كه ہر وہ جانور ياپر ندہ جو کسى كى نگرانى ميں ہو،اس كى خوراك، پانى اور د نكيھ بھال كا انتظام مالك كى ذمه دارى ہے۔ اگر جانور بيار ہو جائے تواس كے علاج معالجے اور خوراك كا خاص بند وبست كرنا بھى لازم ہے، چاہے اس جانورسے كسى قسم كا فائدہ نه ليا جارہا ہو۔ اگر كوئى شخص ان ضروريات كا خيال نہيں ركھتا تو وہ سخت گناہ گارہے اور عذابِ جہنم كا مستحق تھہرتا ہے۔ رسول الله طراقی تي تي نے فرما يا:

عذبت امرأة في هرة حبستها حتى مانت جوعًا، فَكَ خَلَتُ فِيهَا النَّارِ (البخاري، الجامع الصح بخاري، باب فضل السقى الماء)

ایک عُورت کوایک بلی کی وجہ سے عذاب دیا گیا۔ کیونکہ اس نے اسے قید کرر کھا تھااور وہ بھوک سے مرگئ،اسی جرم کی بناپر وہ عورت جہنم میں داخل ہوئی۔

یہ حدیث اس بات کی تنبیہ کرتی ہے کہ جانوروں کے ساتھ بد سلوکی یا ان کی بنیاوی ضروریات کو نظر انداز کرناکسی بھی صورت قابل معافی نہیں ہے اور یہ اللہ کے غضب کا سبب بن سکتا ہے۔ اسلام نے جانوروں کے ساتھ رحم اور ہمدردی کا برتاؤ کرنے کی اہمیت پر زور دیا ہے، کیونکہ انسانوں کی کئی ضروریات جانوروں پر منحصر ہیں۔ ان کے تحفظ کی ذمہ داری صرف فر دیر ہی نہیں بلکہ پورے معاشرے پر عائد کی گئی ہے، تاکہ یہ سب مل کر ان کی بقا اور تحفظ کے لیے کوششیں کریں۔ اسی وجہ سے اسلام میں بعض جانوروں کو قتل کرنے سے منع کیا گیا ہے، جو اس بات کی علامت ہے کہ جانوروں کی حفاظت اور نسلوں کی بقا کے لیے اجتماعی سطح پر اقدامات کرنا ضروری ہے۔ ایک حدیث میں ہے:

إن النبى ﷺ نهى عن قتل أدبع من الدواب: النهلة والنحله وَالْهُدَهُ وَالطَّهَ د (سنن ابن ماجه، كتاب الصيد، باب ما ينحى عن قلّه، رقم الحديث: ٣٢٢٣)

نی اکرم ملی آیا آیم نے چار جانوروں کے قتل سے منع فرمایا ہے: چیو نٹی، شہدی مکھی، ہد بد، اور الٹوریا چڑیا۔

اس حدیث سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان جانوروں کی حفاظت اور ان کی نسلوں کی بقا مسلمانوں کی اجتماعی ذمہ داری ہے، اور ان کے ساتھ بدسلو کی کو اسلام میں ناپیندیدہ قرار دیا گیا ہے۔ وہ جاندار جنہیں کھانے کے لیے استعال نہیں کیا جاتا، انہیں مارنے سے روکا گیا ہے۔ اگریہ جانور انسان کی خوراک کا حصہ ہوتے اور ان کی حفاظت کا حکم دیا جاتا، تو بات سمجھ میں آتی لیکن یہاں ایسے جانوروں کاذکر کیا گیا ہے جو انسان کی خوراک کے لیے نہیں ہیں۔ اس سے یہ اشارہ ملتا ہے کہ یہ بھی ماحولیاتی نظام کا حصہ ہیں۔ اگرچہ یہ جانور براور است انسان کے کام نہیں آتے، لیکن ان کاماحول میں اپناایک انہم کر دار ہے۔

یہ جانور نہ صرف ماحولیاتی حسن کا حصہ ہیں، بلکہ یہ مصر کیڑوںاور حشرات کو ختم کرکے ماحول کو<mark>صاف</mark> رکھنے میں بھی مدد گار ثابت ہوتے ہیں۔

## ۸۔ پانی کا تحفظ اور ماحولیاتی توازن

اسلام ہراس عمل اور سر گرمی سے رو کتا ہے جو پانی ،اس کے ذرائع یااس کی قدرتی خصوصیات کو نقصان پہنچاسکتا ہو۔اسلام نے ان افراد کو اللہ کی ناراضگی اور لعنت کا حقد ار قرار دیاہے جو پانی اوراس کے ذرائع کو نقصان پہنچا کر اسے گندا اور آلودہ کرتے ہیں۔ سیدنا معاذین جبل بھی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹھ کی آئے نے فرمایا:

ا تقوا الملاعن الثلاثة: البرازني الموارد، وقارعة الطريق، والظل (سنن الى واؤد، كتاب الطهارة، بابالمواضع التي نفى النبي طرفي البيلية عن البول فيها، رقم الحديث: ٢٦)

'' تین چیزوں میں پاخانہ، پیشاب کرنے سے بچو: پانی کی جگہوں، عام راستے میں اور سائے میں۔'' موارد کے معانی اگرچہ مسافروں کے اترنے کی جگہوں کے بھی ہیں لیکن اس سے مرادوہ جگہیں بھی ہیں جہاں سے پانی نکلتا یا گزرتا ہو۔ رسول اللہ ملٹے لیے ہم نے صرف تھہرے ہوئے پانی میں پیشاب کرنے اور اسے گندا کرنے سے منع نہیں فرمایا، بلکہ آپ ملٹے لیے ہوئے پانی کو بھی پیشاب کرنے یا گندگی تھینکنے سے آلودہ نہ کیا جائے۔ حدیث میں آیا ہے کہ

#### نهى رسول الله علايها ان يبال في الماء الراكد-

(سنن ابن ماجه، كتاب الطهمارة وسنضا، باب النهى عن البول في المياء الراكد)

''رسول الله طلَّ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ بَهِ مِنْ رَجَارِي) بِإِنَّى مِين بِيشَابِ كَرِنْ سِي منع فرمايا۔''

علامہ نووی نے اس حدیث کی شرح میں ذکر کیا ہے کہ اگر پانی کم مقدار میں ہواور بہتا ہو تواس میں پیشاب کر نامکر وہ تحریمی ہوتا ہے ، کیو نکہ اس سے پانی کی حالت خراب ہو جاتی ہے۔ تاہم ،اس کا مطلب یہ نہیں کہ اگر پانی زیادہ اور جاری ہو تواس میں پیشاب کرنے کی اجازت ہے۔ بلکہ حدیث کے الفاظ عام ہیں اور کم اور زیادہ دونوں مقداروں کو شامل کرتے ہیں۔ فرق صرف یہ ہے کہ کم مقدار میں پیشاب کرنامکر وہ تخریمی ہے۔ کہ کم مقدار میں پیشاب کرنامکر وہ تخریمی ہے۔

#### خلاصهٔ کلام

د نیا میں سائنس و ٹیکنالوجی کی ترقی کے باوجود قدرتی ماحول پر منفی ا<mark>ثرات مرتب ہوئے ہیں۔</mark> زمین کے درجہ حرارت میں اضافہ ، عالمی حدت اور ماحولیاتی آلود گی نے انسانی زندگی کو سنگین خطرات میں مبتلا کردیاہے۔ ماحولیاتی مسائل اور ان کے حل کو انسانی بقاکاسب سے اہم مسئلہ تسلیم کیا جارہاہے،
اور انسانوں کو ان مسائل سے خٹنے کے لئے جامع حکمت عملی تیار کرنی ہو گ۔رسول اللہ ملٹی آیٹی نے نے ماحول کو نقصان دہ اثرات سے بچانے کی ترغیب ماحول کے تحفظ کی اہمیت پر زور دیا اور مسلمانوں کے ماحول کو نقصان دہ اثرات سے بچانے کی ترغیب دی۔ آپ ملٹی آئی کی بچت کرنے اور زمین کی زر خیزی کو بر قرار رکھنے کی تاکید کی تعلیمات سے یہ سبق ماتا ہے کہ ماحول کا تحفظ نہ صرف دینی فی پیضہ ہے بلکہ اس کا تعلق انسانوں کی اجتماعی فلاح سے بھی ہے۔

سیر ت نبوی طرفی الله الله میں ماحول کے تحفظ کے واضح اصول ملتے ہیں۔ آپ مل الله الله الله میں کہ زمین پر فساد نہ پھیلاؤ، اور قدرتی وسائل کا حدسے زیادہ استعال کرنے سے بچو۔ رسول الله طرفی آلیم نے صحابہ کرام کو در ختوں کی بے جاکٹائی سے منع کیا، اور جنگوں کے دوران بھی ماحول کو نقصان پہنچانے سے بچنے کی ہدایت کی۔ آپ ملی فیلیم کی تعلیمات میں ہمیں یہ سکھایا گیا کہ زمین کا ہر حصہ انسان کے پاس امانت ہے اوراس کی حفاظت کرناضر وری ہے تاکہ اگلی نسلول کے لئے بھی یہ وسائل دستیاب رہیں۔

ہے اور اس کی حفاظت کر ناضر وری ہے تاکہ افلی تسلوں کے لئے بھی ہے وسائل دستیاب رہیں۔

سیر ت نبوی المر کھنے آئے کی تعلیمات کا مقصد انسان کو ماحولیاتی توازن بر قرار رکھنے اور قدرتی وسائل کے تحفظ کی ترغیب دینا ہے تاکہ ماحول میں کوئی فساد نہ پھیلے۔ ماحولیاتی تباہی سب کو متاثر کرتی ہے اور اس کے اثرات صرف موجودہ نسل تک محدود نہیں رہتے بلکہ مستقبل کی نسلوں کے لیے بھی چیلنجز پیدا کرتے ہیں۔ ہر فرد پر ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ اپنے علاقے کو صاف رکھے، در خت لگائے، اور پیدا کرتے ہیں۔ ہر فرد پر ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ اپنے اسلام نے ماحولیات کے تحفظ کو انسان کی ذاتی اور اجتماعی ذمہ داری قرار دیا ہے۔ مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ اپنے روز مرہ کے اعمال میں ان تعلیمات کو اپنائیں۔ سیر ت نبوی اور اسلام کی تعلیمات کی روشنی میں ماحول کا تحفظ کر ناہر مسلمان کا وینی فی پیضہ ہے اور اس کے نتائج نہ صرف دنیا میں بلکہ آخرت میں بھی سامنے آئیں گے۔ جب مسلمان ماحول کی حفاظت کے اصولوں کو اپنے زندگیوں میں عملی طور پر اپنائیں گے، تو وہ نہ صرف اپنی دنیا کو بہتر بنائیں گے مقاطت کے اصولوں کو اپنے زندگیوں میں عملی طور پر اپنائیں گے، تو وہ نہ صرف اپنی دنیا کو بہتر بنائیں گے بلکہ اللہ کی رضا اور بخشش کے بھی مستحق ہوں گے۔





انسانی تدن کی بنیاد ہمیشہ تربیت پر قائم رہی ہے۔ جس قوم نے تربیت کے باب میں غفلت برتی، وہ ترقی کی دوڑ میں پیچےرہ گئ اور جس نے اپنی نئی نسل کے ذہن و کر دار کو فکری واخلاتی اصولوں پر استوار کیا، اس نے تاریخ کے دھارے کو اپنی سمت موڑ دیا۔ تاہم اکیسویں صدی میں جب انسانی زندگی پر دیجیٹل انقلاب کا غلبہ ہوا، تو تربیت کے معیارات یکسر بدل گئے۔ اب بچے مال باپ سے زیادہ موبائل اسکرین سے متاثر ہوتا ہے، استاد سے زیادہ یوٹیو بر اور فک ٹاکر کو رول ماڈل سمجھتا ہے اور حقیقی دنیا کی جسلے ایک ورچوکل دنیا میں جیتا ہے۔ آج تعلقات کی جگہ ٹیکسٹ، احساسات کی جگہ ایمو چیز اور تعلیم کی جگہ معلومات کا طوفان لے چکا ہے۔

یمی وہ مقام ہے جہاں تربیت کا تصورا پنی کلاسی بنیاد وں سے ہٹ کرایک نئی اور پیچیدہ شکل اختیار کرتا ہے۔ والدین، اساتذہ اور مذہبی ادارے سب کو اس سوال کا سامنا ہے کہ ڈیجیٹل عہد میں بچوں کو کسے سنجالا جائے۔۔۔؟ انھیں علم کے ساتھ کردار کی روشنی بھی کیسے دی جائے۔۔۔؟ اُنہیں جدیدیت میں گم ہونے سے کیسے بچاکرانسانی وایمانی توازن کی راہ پررکھا جائے۔۔۔؟

ڈیجیٹل دنیانے انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں کوبدل کرر کھ دیاہے۔ آج کے بیچے ایک الیی دنیا میں آئکھ کھول رہے ہیں جہاں موبائل فون، ٹیبلٹس، انٹرنیٹ، سوشل میڈیااور آن لائن گیمنگ ان کے روزمرہ کا حصہ بن چکے ہیں۔اس ڈیجیٹل انقلاب نے جہاں سہولتیں فراہم کی ہیں، وہیں تربیتی بحران بھی جنم دیاہے۔ بچوں کے مزاج،رویے، نہتی ارتقاء، مذہبی واخلاقی اقدار اور والدین سے تعلق، سب کچھاس نئی طرزِ زندگی سے متاثر ہورہاہے۔ آج کا بچہ ایک الیں دنیا میں آئکھ کھولتاہے جہاں معلومات کی بھر مارہے۔ یہ وہ زمانہ ہے جہاں گھر کے در وازے سے لے کر بچے کے ذہن تک, ہر چیزایک دوسرے سے جڑی (connected) ہے۔ ٹی وی، ٹیب، موبائل، لیپ ٹاپ، سوشل میڈیا، یہ سب اس ماحول کے بنیادی ستون بن چکے ہیں۔ ڈیجیٹل میڈیانے بلاشبہ علم وآگہی کے در وازے کھول دیے ہیں، بچوں کو لا محد ود معلومات تک رسائی حاصل ہے، ان کی ذہنی و سعت بڑھی ہے، تجسس پیدا ہوا ہے اور تعلیم کے نئے امکانات سامنے آئے ہیں لیکن اسی سہولت نے فکری واخلاقی انحر افات کے در وازے کھی کھول دیے۔ اب وہی آلہ جو علم دیتا ہے، بسااو قات کر دار چھین لیتا ہے اور وہی اسکرین جو دنیاد کھاتی ہے، حقیقت سے دور لے جاتی ہے۔

### بچوں پر ڈیجیٹل دور کے منفی اثرات

ماہرین نفسیات کے مطابق، ڈیجیٹل میڈیا کازیادہ استعال بچوں میں توجہ کی کی، اضطراب، نیند کی خرابی، غصہ، تنہائی اور احساسِ کمتری پیدا کرتا ہے۔ یہ اثرات محض جسمانی یا نفسیاتی نہیں بلکہ اخلاقی سطح تک سرابیت کر چکے ہیں۔ بچ کے رویے میں ضد، خود مرکزیت، خود پسندی، بے صبری اور اندھی تقلید بڑھتی جارہی ہے۔ یوں معلوم ہوتا ہے جیسے اسکرین نے ان کے شعور پر حکومت قائم کر لی ہو۔ زیر نظر تحریر میں اس امر کا جائزہ لیا جائے گا کہ اس ڈیجیٹل دور میں بچوں پر کس طرح کے منفی اثرات مرتب ہورہے ہیں اور والدین واساتذہ بچوں کوان منفی اثرات سے کس طرح محفوظ کر سکتے ہیں:

#### (۱)اخلاقی زوال

ڈیجیٹل میڈیاکاسب سے گہر ااثر بچے کے اخلاقی شعور پر پڑتا ہے۔ جہاں پہلے بچے والدین اور اسائذہ سے د'اقدار'' سیکھتے تھے، اب وہ انٹرنیٹ پر غیر مرئی شخصیات سے متاثر ہوتے ہیں جن کے اخلاقی معیارات مشکوک ہوتے ہیں۔ وہ فیشن، تفر تکاور Likes کی دوڑ میں اپنی اصل کو بھول جاتے ہیں۔ یوں نفس ان کار ہنما بن جاتا ہے، جبکہ قرآن خبر دار کرتا ہے:

أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَاهَدُهُ وَاللهِ (الفرقان: ٣٣)

د کیاآپ نے اس شخص کود یکھاہے جس نے اپنی خواہش نفس کو اپنا معبود بنالیاہے۔"

یمی آیت آج کے ڈیجیٹل انسان کی تصویر بن چکی ہے.ایک ایسی نسل جو اپنی خواہشات اور الگور تھم کی غلام ہے۔

#### (٢) خاندان ميں رابطے كابحران

و کیجیٹل د نیانے بظاہر لوگوں کو قریب کیاہے گر حقیقت میں دلوں کو دور کر دیاہے۔ گھر میں سب ایک ہی حصت کے نیچے ہیں، گر ہر کوئی اپنی اسکرین میں گم ہے۔ بات چیت کے لمحات کم ہو گئے ہیں، مشتر کہ احساسات سر دیڑ گئے ہیں اور تربیت کا سب سے بڑا ذریعہ ''گفتگو اور مشاہدہ'' تقریباً ختم ہوتا جارہا ہے۔ یہی وہ لمحہ ہے جہاں والدین کا کر دار سب سے زیادہ متاثر ہوتا ہے۔ اسلام نے تربیتِ اولاد کی صرف نصیحت نہیں کی بلکہ تھم دیا ہے۔ ارشاد فرمایا:

## يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ

'' اے ایمان والو! اپنے آپ کواور اپنے اہل وعیال کواس آگ سے بچاؤ جس کا ایند ھن انسان اور پتھر ہیں۔'' (التحریم: ۲)

حضرت على المرتضى رهي في الساتيت كي تفسير مين فرمايا:

#### علموا انفسكم واهلكم الخير، وادبوهم

''اپٹے آپ کواوراپٹے اہل کو بھلائی (یعنی دین وعلم) سکھاؤاورادب کاعادی بناؤ۔'' علم اورادب؛ یہی دوستون ہیں جن پر اسلامی تربیت کھڑی ہے۔ مگر ڈیجیٹل کلچر میں علم تو مل رہا ہے،ادب ناپید ہے۔ بچہ معلومات سے بھر پورہے مگر حکمت اور شعور سے خالی۔ یہی عدم توازن آج کے تربیق بحران کی اصل جڑہے۔

### (٣) سوشل ميذياكانفسياتي دباؤ

سوشل میڈیانے کم عمری ہی میں بچوں کو موازنہ اور مسابقت کے شکنج میں جکڑ دیاہے۔ ہر بچہ اپنی خوشی، خوبصورتی یاکامیابی کو دوسروں کے معیار پر تولتاہے۔ بہی موازنہ رفتہ رفتہ احساسِ کمتری، بعینی اور خودسے نفرت میں بدل جاتا ہے۔ ماہرین کے مطابق، 13 سے 17 سال کے وہ بچے جو دن میں 3 گھنٹے سے زیادہ سوشل میڈیا استعال کرتے ہیں، ان میں اصلی اصل قدر اس کے اخلاق اور نیت میں کے امکانات 60 فیصد زیادہ ہیں۔ اسلامی نقطہ نظر سے انسان کی اصل قدر اس کے اخلاق اور نیت میں ہے، نہ کہ اس کی شکل، لباس یا فالور زمیں۔ حضور نبی اکرم ملے اُلِیَا آئم نے فرمایا:

ان الله لا ينظر الى صوركم و اموالكم ولكن ينظر الى قلوبكم و اعمالكم

"الله تمهاري شكلون أورمال كونهيس ديمقاء بلكه تمهارے دلون اور اعمال كوديكھا ہے-" (صحيح مسلم)

یہ حدیث دراصل اس فکری بیاری کاعلاج ہے جو سوشل میڈیانے بچوں کے ذہن میں پیدا کر دی ہے۔ اگر والدین اس پیغام کو تربیت کا حصہ بنالیں تو بچوں میں خو داعتادی اور فطری و قاربحال ہو سکتا ہے۔ (۴) علم کی بہتات مگر تربیت کا فقد ان

و کیجیٹل دنیانے ''علم'' کوبے حد آسان بنادیاہے، لیکن ''تربیت'' کو تقریباً ناممکن کردیاہے۔
علم صرف معلومات کا نام نہیں بلکہ عمل، شعور اور ضبط کا نام ہے۔ اسلامی نقطۂ نظر میں علم وہی معتبر
ہے جو کردار میں جھلکے گر آج کا تعلیمی نظام اور ڈیجیٹل کلچر بچے کو جاننے وا لا تو بنار ہاہے گر عمل کرنے والا اور اخلاق و کردار کا پیکر نہیں بنار ہا۔ نتیجہ یہ ہے کہ بچہ ذبین ضرور ہے، گر اس کے اندر ضبط، حیا، صبر اور قربانی کی صفات کمزور پڑ چکی ہیں۔

### (۵)اسلام تېذىب سے باعتنائى

و کیمیٹل کلچرایک نئی تہذیب تخلیق کر رہاہے۔ایی تہذیب جس میں "میں" مرکزی ہے اور "مہم" معدوم۔ جہاں اشتراک کی جگہ انفرادیت۔۔۔ایٹار کی جگہ خود غرضی۔۔۔ایمان کی جگہ مفاد نے لیے ہے۔آج اسلامی نے لیے لی ہے۔اسلام نے تربیت کو محض اخلاقی نہیں بلکہ تہذیبی فریضہ قرار دیا ہے۔آج اسلامی تعلیمات؛ عقیدہ، عبادت، والدین کا احترام، عدل، حلم اور تواضع کا وجود معاشرہ سے ختم ہورہاہے۔ جدید ڈیجیٹل کلچر نے اس تسلسل کو توڑ دیا ہے۔ اب عقیدہ کی جگہ تفریخ ۔۔۔ عبادت کی جگہ مشخولیت۔۔۔۔اور ضبط کی جگہ جلد بازی نے لی ہے۔

ڈیجیٹل عہدنے تربیت کو نئے امکانات کے ساتھ نئے خطرات بھی دیے ہیں۔ اگر والدین اور اساندہ اس تبدیلی کو محض '' خطرہ'' سمجھ کراس سے منہ موڑ لیں گے، تونئی نسل ان کے ہاتھ سے نکل جائے گی اور اگر وہ اس چیلنے کو حکمت کے ساتھ موقع بنالیں، تو یہی ڈیجیٹل دنیا تربیتِ کردار کا ایک مؤثر میدان ثابت ہو سکتی ہے۔ اسلام ہمیں توازن کادرس دیتا ہے۔ نہ جدیدیت سے فرار، نہ اس کی اندھی تقلید بلکہ اس کے اندررہ کر ایمان، اخلاق اور علم کو ہم آ ہنگ کرنا۔ یہی وہ نقطہ ہے جہاں سے حل کاسفر شروع ہوتا ہے۔

### دىيجىيىڭ دور مين والدين كاكر دار

ڈیجیٹل میڈیانے اخلاقی قدروں کوشدید چیلنج دیاہے۔ سوشل میڈیاپر موجود غیر اخلاقی مواد، فخش مناظر اور لا یعنی مواد بچوں کی فکری ساخت کو متاثر کرتاہے۔ یہ وہ مرحلہ ہے جہاں تربیت کی اصل جنگ شروع ہوتی ہے۔ والدین اگر اپنے بچوں کو '' غلطی کے بعد سزا'' دینے کی بجائے '' غلطی سے پہلے سمجھانے''کی روش اپنائیں تواصلاح کی راہ ہموار ہوسکتی ہے۔ گویا محض ممانعت کافی نہیں، بلکہ تربیت کو ڈیجیٹل سمجھ بوجھ کے ساتھ جوڑناضر وری ہے۔ آج والدین کے لیے بچوں کی محض نگرانی کافی نہیں، بلکہ سمجھ بوجھ کے ساتھ رہنمائی در کارہے۔ ماہرین نفسیات کے مطابق، والدین بچوں کی درج ذیل چار بنیادی اصولوں کے مطابق رہنمائی کریں:

ا۔اشتراک: والدین بچوں کی آن لائن سر گرمیوں میں دلچیں کیں۔ ۲۔رہنمائی: انہیں اچھے مواد کی بیچان سکھائیں۔ سر۔ نگرانی: غیر مناسب مواد سے بچانے کے لیے نگرانی کریں۔

ا کاری میر مناحب وادی بچے ہے ہواں ریا۔ ہم۔ عملی نمونہ: خود بھی مو بائل وسوشل میڈیا کامختاط استعال کریں۔

جب والدین اپنی آن لائن سر گرمیوں میں ضبط، حدود اور اخلاقی اصول اپنائیں گے، تبھی بچے بھی ان اصولوں کو فطری طور پر اپنائیں گے۔ اسلام کا بنیادی اصول''اعتدال'' ہے۔ ڈیجیٹل تربیت میں بھی یہی اصول کار فرماہونا چاہیے۔والدین کو چاہیے کہ وہ'' ڈیجیٹل شیڑول'' ترتیب دیں۔مثلاً:

ا۔ مطالعہ ، کھیل اور خاندانی گفتگو کے لیے وق<mark>ت مخ</mark>صوص کری<mark>ں۔</mark>

۲۔ کھانے کے دوران پاسونے سے پہلے مو بائل استعال کی ممانعت۔

سرانٹر نیٹ کے استعال کے لیے واضح حدود طے کریں۔

یہ حدودا گرمحبت اور مکالمہ کے ساتھ طے کی جائیں تو بچا نہیں بوجھ نہیں بلکہ نظم کا حصہ سجھتے ہیں۔

## دیجیٹل دور میں اساتذہ اور تعلیمی اداروں کا کر دار 🕹 🕏

مدارس،اسکولزاوراسلامی مراکز کوچاہیے کہ وہ" ڈیجیٹل تربیت" کونصاب کا حصہ بنائیں۔ یہ تربیت صرف" کہیوٹر تعلیم" نہیں بلکہ" ڈیجیٹل اخلاقیات" (Digital Ethics) کا شعور ہے۔ اساندہ اگر بچوں کو قرآن و سیرت کی روشنی میں ٹیکنالوجی کے صحیح استعال کی راہ دکھائیں، تو یہی علم محفوظ اور مثبت بن سکتا ہے۔ بچوں کو قرآن کے ساتھ آن لائن زندگی کے آداب بھی سکھائے جانا بہت ضروری ہے اور اس سمت میں علمی مکالمہ اور نصابی اصلاح نا گزیر ہے۔ ڈیجیٹل دنیا میں تربیت کا مقصد صرف" کنڑول" نہیں بلکہ" کر دار سازی" ہے۔ اسلامی اخلاقیات میں تین بنیادی عناصر ہیں: ا۔ صدق: سچائی پر قائم رہنا، چاہے۔ آن لائن ہویا آف لائن۔

۲۔ امانت: معلومات، تصاویر یا پیغامات میں دیانتداری۔
سے حیا: اپنی آن لائن شاخت میں و قار اور حدود کی پاسداری۔

سوشل میڈیاپر خود نمائی، دوسروں کی تفحیک یاغیر ضروری تبھرے، یہ سب اخلاقی کمزوری کی علامات ہیں۔قرآن وسنت میں ان رویوں کی سخت مذمت کی گئی ہے۔آپ ملی آئیلم نے فرمایا:

من كان يومن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا اوليصت

(صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب حفظ اللسان)

"جس نے اللہ اور آخرت پر ایمان رکھا، وہ بھلائی کی بات کرے یا خاموش رہے۔"

سے حدیث دراصل ڈیجیٹل ابلاغیات کا پہلااصول ہے کہ بولنے سے پہلے سوچو۔۔ لکھنے سے پہلے پر کھو۔
اسی طرح ڈیجیٹل شور وشر کے اس زمانے میں روحانی سکون کی تربیت بہت ضرور کی ہے۔ روزانہ
کچھ وقت اس ڈیجیٹل دنیاسے لا تعلق ہو کر گزاریں اور اس وقت کو ؛ قرآن مجید کی تلاوت، نعت رسول
مقبول طلی آئیل ، ذکر المی ، اجماعی دعایا وعظ و نصیحت کے لئے مختص کریں۔ یہ لمحات بچوں کو یہ احساس
دلاتے ہیں کہ زندگی صرف اسکرین تک محدود نہیں بلکہ انسان کی روح ، تعلقات اور عبادات میں بھی ایک جہان آباد ہے۔

ڈیجیٹل دورنے والدین اور اسائذہ کے سامنے ایک نیاامتحان رکھ دیا ہے۔ اب تربیت محض تھیجت نہیں، بلکہ '' ڈیجیٹل فہم''کا مطالبہ کرتی ہے۔ بچوں کوروکنے سے زیادہ انہیں سمجھانا اور ان کی آن لائن دنیا میں شریک ہونا ضروری ہے۔ اسلامی نقطۂ نظر سے یہ تربیت صرف دنیاوی نظم کا نہیں بلکہ روحانی ارتقاء کا عمل ہے۔ قرآن، سنت اور جدید علم نفسیات تینوں اس بات پر متفق ہیں کہ بچہ دیکھ کر سکھتا ہے۔ لہذا اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہمارے بچ محفوظ، باشعور اور باکر دارشہری بنیں، تو ہمیں خود'' ڈیجیٹل شعور'' کے علمبر دار بننا ہوگا۔ ڈیجیٹل دنیا کی برق رفتاری ہمیں خوفنر دہ نہیں بلکہ مختلط بننے کی دعوت دیتی ہے۔ یہ وقت ہے کہ ہم اسلامی تربیت کے اصولوں کو جدید سائنسی فہم کے ساتھ مر بوط کریں تاکہ ڈیجیٹل نسل کے ہاتھوں میں موجود اسکرین ایک وسیلہ نظر بن جائے، نہ کہ ذریعہ فرال ۔ اور یہ اسی وقت ممکن ہے جب دل ؛ ایمان اور عقل شعور کے ساتھ ہم آ ہنگ ہو۔ یہی تربیت کا مقصد ہے اور یہی ڈیجیٹل دور میں والدین اور اسائذہ کی اصل ذمہ داری۔

## منهاج القرآن انٹر نیشنل اور ڈیجیٹل دور میں بچوں کی جامع تربیت کا ہتما ک

جدید ڈیجیٹل دنیا میں جب بچہ ایک ایسے ماحول میں پروان چڑھ رہا ہے جہاں اس کی توجہ، سوچ، ترجیحات اور احساسات سب ٹیکنالوجی کے دائرے میں مقید ہو چکے ہیں، وہال تربیت محض ایک گھریلو فریضہ نہیں رہی بلکہ ایک ہمہ گیر ساجی، فکری اور روحانی ذمہ

داری بن چکی ہے۔جدید دور کے چیلنجز میں سب سے بڑی آزمائش شاید رہے کہ ہم اپنے بچوں کو محض پڑھاتود سے ہیں، مگران کی تربیت پروہ توجہ نہیں دے پاتے جوانسان سازی کے لیے ضرور کی ہے۔

اسی خلاکوپر کرنے کے لیے شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے ایک ایساجامع نظام تعلیم و تربیت قائم کیا ہے جو جدید تقاضوں کے ساتھ روحانی، اخلاقی، سیرتی اور فکری تربیت کا حسین امتزاج ہے۔ یہی نظام آج منہاج القرآن انٹر نیشنل کے زیرِ اہتمام دنیا بھر میں لاکھوں بچوں اور نوجوانوں کی شخصیت کوقر آنی واخلاقی سانچے میں ڈھال رہا ہے۔

ایک ایبا نظام جو دین، علم، اخلاق اور عصری شعور کو ایک لڑی میں پرو دیتا ہے۔
شخ الاسلام نے ہمیشہ اس حقیقت پر زور دیا کہ اگر تربیت؛ ایمان اور علم کی بنیاد پر نہ
ہو تو ٹیکنالوجی ترقی کا ذریعہ نہیں بلکہ بگاڑ کا سبب بن جاتی ہے۔انہوں نے بچوں کی
تربیت کو؛عبادت، صدقہ جاریہ اور ملت کی بقا کا فریضہ قرار دیا۔ان کی یہ فکر محض
نظریاتی نہیں بلکہ عملی شکل میں منہاج القرآن کے مختلف اداروں، منصوبوں اور
پروگرامز کے ذریعے جلوہ گر ہے۔

منہاج ایجوکیش سوسائی کے تحت چلنے والے اسکولز ہوں یا منہاج تحفیظ القرآن انسی طلبہ کو جدید تعلیم کے ساتھ ساتھ قرآن و سنت کی روشیٰ میں کردار سازی کا نصاب پڑھایا جاتا ہے۔ یہاں تعلیم کو محض حصولِ نوکری نہیں بلکہ خدمتِ انسانیت اور تعمیر اخلاق کا ذریعہ سمجھا جاتا ہے۔ اسی طرح حفظ کے ساتھ فہم دین، اخلاقی طرز زندگی اور عملی دینداری پر بھی بھرپور توجہ دی جاتی ہے۔

اسی تربیتی تسلسل کو آگے بڑھانے کے لیے مصطفوی سٹوڈ نٹس موومنٹ اور منہان یو تھ لیگ جیسے پلیٹ فارمز قائم کیے گئے ہیں، جہاں طلبہ اور نوجوانوں کی شخصیت سازی کے لیے علمی مقابلے، فکری نشسیں، اخلاقی ورکشالیس اور آن لائن کورسز کا انعقاد کیا جاتا ہے۔ان سرگرمیوں کا مقصد یہ ہے کہ نئی نسل نہ صرف دین سے وابستہ ہو بلکہ وہ ڈیجیٹل ٹولز کو مثبت انداز میں استعال کرنے کا شعور بھی حاصل کرے۔

اس کے ساتھ ساتھ "منہاج ویمن لیگ" کے تحت ماؤں کی تربیت پر خصوصی توجہ دی جاتی ہے، کیونکہ ایک باعلم، باشعور اور باکردار مال ہی بیچ کی پہلی درسگاہ ہوتی ہے۔ تربیتی ورکشاپس، لیکچرز اور آن لائن سیشنز کے ذریعے خواتین کو یہ سکھایا جاتا ہے کہ ڈیجیٹل دور میں اپنے بچوں کی فکری اور اخلاقی حفاظت کیسے کی جائے۔

منہاج القرآن ویمن لیگ کے تحت چلنے والا Eagers Department دراصل شخ الاسلام کے اس خواب کی تعبیر ہے جس میں اسلامی معاشر سے کی بنیاد صالح ماؤں کی تربیت سے جڑی ہوئی ہے۔ اس شعبہ کے زیر اہتمام بچون کو سیر تِ رسول ملٹی ایک ہر آن فہمی، عبادات، آوابِ زندگی، اور اخلاقیات کو دلچیپ انداز میں سکھایا جاتا ہے۔ Peace Circles اور Kids اور Festivals کے ذریعے امن، بھائی چارے، اور انسانی محبت کے جذبات پر وان چڑھائے جاتے ہیں۔ وزمرہ سنتیں (کھانے، گفتگو، وضو، نیند، دعا) عملی انداز میں سکھائی جاتی ہیں۔ میلاد اور اعتکاف کے پرو گرامز میں بچوں کو شرکت کا موقع دے کر انہیں اجتماعی دینی فضاسے مانوس کیا جاتا ہے۔ الغرض پرو گرامز میں بچوں کو شرکت کا موقع دے کر انہیں اجتماعی دینی فضاسے مانوس کیا جاتا ہے۔ الغرض ایگرزڈ بیار شمنٹ نے ہزاروں بچوں کو اعتماد، اخلاق، علم اور ایمان سے مزین کیا ہے۔



شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے اپنی تحریروں، خطابات اور نصاب سازی کے ذریعے واضح کیا ہے کہ اگر ہم نئی نسل کو ایمان، علم، کردار اور ضبطِ نفس کے اصولوں پر تربیت دیں تو جدید ٹیکنالوجی ایک چیلنج نہیں بلکہ دعوت و اصلاح کا جدید ذریعہ بن سکتی ہے۔

یہ منام اقدامات مل کر ایک ایسے تربیتی فلسفہ کی تشکیل کرتے ہیں جو نہ ماضی سے کتا ہے، نہ حال سے بھاگتا ہے، بلکہ اسلام کے آفاقی اصولوں کو جدید دنیا کے تقاضوں

سے ہم آہنگ کرتا ہے۔ یہ کہنا بجا ہوگا کہ منہاج القرآن آج کے ڈیجیٹل عہد میں تربیتِ اطفال کے لیے ایک مینارہ نور بن چکا ہے۔ ایک ایبا ماڈل جو امتِ مسلمہ کے والدین اور اساتذہ کو یہ یقین دلاتا ہے کہ اگر تربیت؛ قرآن، محبتِ رسول ملٹ ایکٹی اور اخلاقی بصیرت کے ساتھ کی جائے تو نئی نسل نہ صرف محفوظ رہ سکتی ہے بلکہ وہی اس امت کے فکری معمار اور روحانی وارث بن سکتی ہے۔

شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری ہمیشہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ '' تعلیم کا مقصد صرف معلومات کا حصول نہیں بلکہ کردار سازی ہے۔'' اسی فکر کے تحت منہان القرآن نے اپنے تمام تربیتی اداروں میں ایساماحول پیدا کیا ہے جہاں علم واخلاق، نصاب وروح، تعلیم و تزکیہ ایک دوسرے کے ساتھ چلتے ہیں۔ شیخ الاسلام کے نزدیک بچوں کی تربیت کے یہ درج ذیل بنیادی اصول کامیابی کی طانت ہیں:

صابت ہیں:

ا۔ علم کے ساتھ عمل: تعلیم صرف نصابی نہیں بلکہ عملی تربیت کے ساتھ ہو۔

۲۔ روحانیت کے ساتھ عقل: ایمان اور فہم دونوں کو توازن کے ساتھ پروان چڑھا یاجائے۔

سر محبت ِ رسول ملتی ایکی کو مرکز بنانا: تاکہ اخلاق و کر دار میں نرمی، رحم اور عدل پیدا ہو۔

۲۔ جدید ٹیکنالوجی کا مثبت استعال: ڈیجیٹل دور میں بھی تربیت کے ذرائع جدید انداز میں اپنائے جائیں۔

منہان القرآن کے ان پر و گراموں کے ثمرات واضح ہیں کہ بیچ قرآن، سیر ت اور اخلاق سے گہرا تعلق رکھتے ہیں۔ ان میں والدین کے ساتھ اوب واحترام کارویہ فروغ پارہا ہے۔ بیچ موہائل اور دیجیٹل میڈیا کو صرف تفر تئ نہیں بلکہ علم ودین کی خدمت کے لیے استعال کرنے لگے ہیں اور منہان القرآن کے تعلیمی اداروں میں پڑھنے والے طلبہ اپنی سیر ت و کر دار کے سب نمایاں ہوتے ہیں۔ یہ وہ وژن ہے جونہ صرف پاکستان بلکہ پوری امت کے بچوں کو قرآنی تہذیب کا وارث بناسکتا ہے۔ منہان القرآن انٹر نیشنل نے اپنی انتقک کو ششوں سے یہ ثابت کر دیا ہے کہ اگر نیت خالص ہواور رہنمائی قرآنی ہو تو جدید دور کے ہنگاموں میں بھی اخلاق، ایمان اور علم کی شمعروش رکھی جاسمتی ہے۔ آج بچوں کی تربیت کے حوالے سے منہان القرآن تمام والدین، اساندہ اور معاشرہ کے لیے ایک روشن مثال ہے کہ بچوں کی تربیت کے حوالے سے منہان القرآن تمام والدین، اساندہ اور معاشرہ کے لیے ایک روشن مثال ہے کہ بچوں کی تربیت کا سفر صرف کتابوں سے نہیں، بلکہ محبت، ذکر، علم اور عمل سے شر وع ہوتا ہے۔





عبدالستار منهاجين

جب ہمیں کسی سے اختلاف ہو تو ہمیں چاہئے کہ اسے برداشت کریں اور اپنا نکتہ نظر ہمیشہ خوش اسلوبی کے ساتھ پیش کریں، اپناموقف زبردستی منوانے کی کوشش نہ کریں، تسلیم کرنانہ کرنااس پر چھوڑ دیں۔ اس کاموقف کسی بے بنیاد ولیل پر ہو تو صرف دلیل کو بے بنیاد ثابت کریں، دلیل کو فہ جائے گا اسے سکنے کی وجہ سے اس شخص کی ناقص صلاحیت پر تبھرہ نہ کریں۔ اس کاموقف خلط مبحث گے تواسے منظم انداز دے کر پہلے اسے مطمئن کریں کہ آپ اس کی بات کو مکمل سمجھ گئے ہیں، اس کے بعداسی انظم کے ساتھ اس کی دلیل کار دپیش کریں کہ آپ اس کی بات کو مکمل سمجھ گئے ہیں، اس کے بعداسی عقل کے بیانے سے ماوراء ہو تواسے معذور سمجھ کو مزید بحث سے اجتناب کریں۔ اس کاموقف دلوائی گئے یا فہنی یا بچگانہ خواہش کو پورا فرمائے۔ اگر مدمقابل جار حانہ انداز اپنائے توایک قدم پیچھے بٹتے ہوئے اپنے موقف کو انتہائی مخل کے ساتھ مختلف الفاظ میں دہراکر اسے اختلاف کا حق دیے، معاملہ ختم کر دیں، وہ غلط موقف پر ڈٹار ہے تو بھی اسے اس کا حق دیں، اسے موقف کو چھوڑ سے بغیر حکمت کے ساتھ بحث کا خاتمہ کر دیں۔

وہ افسانہ جے انجام تک لانا نہ ہو ممکن اسے اک خوبصورت موڑ دے کر چھوڑنا اچھا اِنتلافِ رائے کے فضائل بیان کرتے ہوئے صرف اپنے نکتہ کظر پر اِصرار کرتے چلے جانااور دوسرے کے نکتہ کظر کو درخور اعتناء نہ سمجھنا ہمیں کبھی حقیقت تک نہیں پہنچا سکتا۔ ایک ہی منظر کو مختلف زاویوں سے دیکھنے والے لوگ مختلف نتیجہ اخذ کرتے ہیں اور عموماً سی پر بھند رہتے ہیں، اختلافی کئتہ نظر کے جواز پر شدومد کے ساتھ زور دینے والے بھی دوسرے کا نکتہ نظر گوارا نہیں کرتے۔ اگر ہم اِختلاف کا فائد واٹھا کر کسی معاملے کے سارے پہلوؤں کو سمجھنے میں مدد لیں تووہ ہمارے لئے رحمت بن جاتا ہے، جبکہ اگر ہم صرف اپنے ہی نکتہ نظر کے درست ہونے پر اِصرار کریں اور دوسروں کے نکتہ نظر کو غلط قرار دیتے ہوئے انہیں برنیت قرار دینے لگیں تواپیا اِختلاف رحمت کی بجائے زحمت اور فتنہ بن جاتا ہے۔

یادر تھیں! جو جس زاویہ ُ نگاہ سے دیکھتاہے وہ اُسی نکتہ ُ نظر سے بات کرتاہے اور اُسی کو حق سمجھتا ہے۔ اکیلا بندہ ایک ہی وقت میں ایک معاملہ یاایک چیز کوہر طرف سے نہیں دیکھ سکتا۔ جب ہر کوئی اپنے اپنے زاویہ ُ نگاہ سے دیکھی ہوئی معلومات کو دوسروں کے ساتھ شیئر کرے گاتو تمام کواس معاملہ کے چاروں آطراف کی خبر ہوگی۔

اگرہم اختلاف کافائدہ اُٹھاکر کسی معاملے کے سارے پہلوؤں کو سمجھنے میں مددلیں تودہ ہمارے لئے رحمت بن جاتا ہے، جبکہ اگرہم صرف اپنے ہی نکتہ نظر کے درست ہونے پر اصرار کریں اور دوسروں کے نکتہ نظر کوغلط قرار دیتے ہوئے اُنہیں بدنیت قرار دینے لگیں تواپیااِختلاف رحمت کی بجائے زحمت اور فتنہ بن جاتا ہے۔

حضور نبی اکرم ملی ایکنی کافرمان ؟ " میری اُمت کا اِختلاف باعثِ رحمت ہے " ، یہ اختلاف اُس وقت تک رحمت ہے " ، یہ اختلاف اُس وقت تک رحمت رہتا ہے جب تک ہم دوسرے کے نکتہ ُ نظر (لیعنی پوائٹ آف ویو) کا اِحترام کریں اور اُس کا فائدہ اُٹھا عیں۔ لیکن اگر ہم دوسرے کے زاویہ ُ نگاہ کو شیمھنے کی بجائے اُسے ماننے سے اِنکار کر دیں تو وہی اِختلاف رحمت کی بجائے زحمت میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ گویلا ختلاف رائے اُس وقت تک باعثِ برکت ہوتا ہے جب تک ہم اپنی رائے دوسروں کو زبردستی منوانا نہیں شروع کر دیتے۔ ہماری رائے کا اِختلاف ہمیں اِختلاف کی جمہ ہمارے زاویہ نگاہ ، نکتہ ُ نظر ، پوائٹ آف ویو کی وجہ سے ہوتا ہے۔ یہ سب الفاظ ہمیں اِختلاف کی حکمت اور اُس کا فائدہ شبھنے میں مدددیتے ہیں۔

اختلافی نکتہ نظر پیش کرتے وقت جوش کو مجھی ہوش پر غالب نہ آنے دیں۔ دوسرے کی پوری بات مخل کے ساتھ سنیں اور اس کا جملہ کاٹے بغیر بات مکمل کرنے دیں۔ اپنے موقف کو مجھی حتی قرار نہ دیں، صرف اللّداور اس کے رسول ملی آیکٹم کی بات حتی ہوتی ہے، ہم انسان سب کے سب خطا کے پتلے ہیں۔ بحث طول پکڑ جائے تواس میں شدت آ جاتی ہے اور دونوں طرف سے بعض ایسے الفاظ استعال ہو جاتے ہیں کہ اسے مزید جاری رکھنے سے گالم گلوچ شروع ہونے کا خدشہ ہوتا ہے،اور آپس کے تعلقات خراب ہو جاتے ہیں۔ایسی صورت میں اگر مستقبل میں بھی دونوں میں سے ایک شخص اپنی دلیل کا بے بنیاد ہونا جان بھی لے تو پہلے جیسے تعلقات بحال نہیں ہو سکتے، چنانچہ اختلافی نکتہ نظر پیش کرتے وقت بھی جذباتی مت ہوں۔



عام طور پر ہم اپنی روز مرہ گفتگو کے دوران محض چند سوالفاظ ہی استعال کرتے ہیں، جبکہ لغات میں موجود ہزار ہادیگر الفاظ بھی ہمارے استعال میں نہیں آتے۔ ماہرین نفسیات کا یہ کہنا ہے کہ انسان گلی عموماً س وقت دیتا ہے جب اسے اپناما فی الضمیر اداکرنے کیلئے مناسب الفاظ نہ مل رہے ہوں۔ حتی کہ گلی عموماً س وقت دیتا ہے جب اسے اپناما فی الضمیر اداکرنے کیلئے مناسب الفاظ نہ ملنے پر مدمقابل پر طنز کے تیر گلی گلوچ سے اِحتراز کرنے والے پڑھے لکھے افراد بھی مناسب الفاظ نہ ملنے پر مدمقابل پر طنز کے تیر برسانے لگتے ہیں۔ اگر ہم اختلاف کے انجام کو گلی گلوچ یا طنز تک چنچنے سے بچانا چاہتے ہیں تواہیے ذخیرہ الفاظ میں جس قدر ممکن ہواضافہ کریں۔ اختلاف کے باوجو دالفاظ کا چناؤ بہترین رہنا چاہئے ، اس کیلئے ضروری ہے کہ ہم اپنے ذخیرہ والفاظ میں اضافہ کریں۔

## شدت پیندی، ساجی زوال اور مناظر انه ماحول

جہالت، تعصب، شدت پسندی اور تکفیریت کا جو نیج برسوں پہلے بویا گیا تھا، وہ آج ایک تناور درخت بن چکاہے۔اس کی زہر ملی شاخیس نفرت، عدم برداشت،اور بدتمیزی کی صورت میں بورے

معاشرے کو اپنی لپیٹ میں لے پکی ہیں۔ بدقشمتی سے اب کوئی ساسی جماعت ہویا فہ ہبی، کوئی طبقہ کگر ہویا تھا ہیں، کوئی طبقہ کگر ہویا تعلیمی و ساجی ادارہ — کوئی بھی اس کے مہلک اثرات سے مکمل طور پر محفوظ نہیں۔ ان شدت پیندوں کے ہاں اختلاف رائے کو دشمنی سمجھا جاتا ہے، تنقید کو کفر اور غداری کا درجہ دے دیا گیا ہے، اور مکالمے کی جگہ الزام تراشی اور گالم گلوچ نے لے لی ہے۔ نتیجہ بیہ ہے کہ معاشر سے میں انتشار، خلفشار، اور اخلاقی زوال کا ایک اندھیر اچھاچکا ہے۔

مناظرانه ماحول میں پروان چڑھنے والی قوم کی علمی و فکری تربیت مکا لمے، تحقیق اور سے کی تلاش پر نہیں، بلکہ بحث برائے بحث، اناکی تسکین اور دو سروں کو نیچاد کھانے پر ہوتی ہے۔ ایسے معاشر وں میں بات سننے، سبحضے اور سیکھنے کا جذبہ ختم ہو جاتا ہے، اور ہر فرد خود کو ''حق'' پراور باقی سب کو'' باطل'' سبحفے لگتا ہے۔ مناظر انہ کلچر کاسب سے بڑانقصان سے ہوتا ہے کہ وہ دلیل کو زور بیان اور شور و غوغامیں دفن کر دیتا ہے۔ گفتگو کا مقصد مسکلے کا حل یا سچائی تک پہنچنا نہیں ہوتا، بلکہ مدمقابل کو شکست دینا، اُس کی تفکیک کرنا اور داد و شخسین حاصل کرنا بن جاتا ہے۔ جدید دور میں سوشل میڈیا پر زیادہ سے زیادہ فالور زحاصل کرنا اور داد و شخسین حاصل کرنا بن جاتا ہے۔ جدید دور میں سوشل میڈیا پر زیادہ سے زیادہ فالور زحاصل کرنا اور اپنی پوسٹس پر لائیکس اور کمنٹس دیکھ کرخوش ہونا ہی منزل مقصود قرار پاتا ہے۔ اس طرزِ فکر نے ہمیں ایک ایسا معاشرہ بنادیا ہے جہاں؛ سننے کا حوصلہ نا پید ہو چکا ہے، شقید برداشت نہیں کی جاتی، اختلافِ رائے کودشمنی سمجھا جاتا ہے، اور اخلاقی اقدار زوال پذیر ہو چکی ہیں۔

یہ روبہ صرف عوام تک محدود نہیں رہابلکہ علمی، نہ ہبی اور سیاسی قیاد توں تک میں بھی خوب اچھی طرح سرایت کر چکا ہے۔ نہ ہبی اور سیاسی قیاد تیں اور ان کے پیر و کار اِسی روش پر چلے جارہے ہیں۔ میڈیا، منبر اور سوشل میڈیا۔ ہر جگہ مناظرے، مقابلے، الزامات اور جوابی حملوں کی فضا قائم ہے۔ اس ماحول کا سب سے افسوسناک پہلویہ ہے کہ نوجوان نسل تحقیق، مطالعہ اور کر دار سازی کے بجائے لفظی جنگوں اور دلائل کے ہتھیاروں میں اپنی صلاحیتیں ضائع کر رہی ہے۔

## دعوت کے دوران کیااُسلوب اپنائیں؟

کسی بھی فکری وانقلابی تحریک کی بقاء، وسعت اور اثر پذیری کا اِنحصار صرف اُس کے نظریاتی خدوخال پر نہیں ہوتا، بلکہ اُس اُسلوبِ دعوت و تبلیغ پر بھی ہوتاہے، جس کے ذریعے وہ پیغام دلوں تک منتقل کیا جاتاہے۔اُسلوب محض اِظہار کاطریقہ نہیں، بلکہ وہ آئینہ ہوتاہے جو قیادت کے شعور، اَخلاق اوراُس کی تربیت کو منعکس کرتاہے۔جب دعوتی اُسلوب میں و قار، دلیل اور حکمت ہو تو پیغام دلوں میں اوراُس کی تربیت کو منعکس کرتاہے۔جب دعوتی اُسلوب میں و قار، دلیل اور حکمت ہو تو پیغام دلوں میں

اُتر تاہے۔لیکن اگردعوت کا بیر انداز سطحی ، مناظر انه ،اور تحقیر آمیز ہو جائے تو وہی پیغام رد وا نکار کا شکار ہو جاتاہے ، چاہے اُس میں کتنی ہی صداقت کیوں نہ ہو۔

بد فشمتی سے عصرِ حاضر کی سوشل میڈیا ثقافت میں فالورز، لائیس، شیئر زاور وقتی مقبولیت کی دوڑ نے سنجیدہ دعوتی مزاج کو بہت نقصان پہنچایا ہے۔ بعض افراد نادانستہ طور پر اپنی فکر اور پیغام کے فروغ کے ارادے سے ایسامناظر انہ لب والجہ اختیار کر لیتے ہیں جس میں مخالفین کوللکاراجاتا ہے، طعن و تشنیع کی زبان اِستعال کی جاتی ہے اور مخالفانہ فکری آراء کا جواب علمی حکمت کی بجائے جذباتی شدت سے دیا جاتا ہے۔ یہ طرزِ عمل دعوتی عمل کے درواز سے پر ایک غیر محسوس فسم کی رکاوٹ بھی بن جاتا ہے۔ یہ طرزِ عمل دعوتی عمل کے درواز سے پر ایک غیر محسوس فسم کی رکاوٹ بھی بن جاتا ہے۔ یہ طرزِ عمل دعوتی عمل کے درواز نقام جنم لیتا ہے۔ اسلام کی حقیقی تعلیمات کے فروغ کے لئے جاسکتا ہے، لیکن للکار سے صرف رداور انتقام جنم لیتا ہے۔ اسلام کی حقیقی تعلیمات کے فروغ کے لئے دی جانے والی مصطفوی مشن کی دعوت معاشر ہے کے ہر طبقے تک پہنچانے اور لوگوں کے دلوں میں اپنی حکم بنانے کے لئے تہمیں اپنے کر دارو عمل میں درج ذیل امور کا لحاظر کھنا ہوگا:

ا۔ و قارو سنجیدگی ۲۔ فکری گہرائی سر۔ دلیل و حکمت ۳۔ حسنِ اخلاق اور حکم

اورسب سے بڑھ کر قرآنی الفاظ میں؛ حکمت، موعظتِ حسنہ اور جدالِ احسن پر عمل پیراہوناہوگا۔
یہی وہ اُسلوب اور انداز ہے جو اِختلاف کو مکا لمے میں بدلتا ہے اور دشمنی کو فکری اِحترام میں ڈھال
دیتا ہے۔ ہمیں یہ نہیں بھولنا چاہئے کہ مصطفوی مشن کی دعوت دیتے ہوئے نہ صرف سچائی اور
صداقت کو تھامنا ہوگا بلکہ سچ کو سلیقے سے بھی پیش کرنا ہوگا۔ اسی صورت کا میاب ممکن ہوسکتی ہے۔
جب ہم اس اُسلوب سے ہٹ جاتے ہیں تونہ صرف اپنا نقصان کر بیٹھتے ہیں بلکہ اس مصطفوی مشن میں
خے آنے والے لوگوں کی راہیں بھی مسدود کر دیتے ہیں۔ للذا ہمیں یہ سوچناہوگا:

- کیا ہم مصطفوی مشن کی فکر کے حقیقی وارث ہیں یا فقط شور مچانے والے مدعی؟

- کیا ہمار ااندازلو گول کو قریب لار ہاہے یامزیددوریال پیدا کررہاہے؟

- کیا ہم اپنے رویئے سے اسلام کے و قار میں اضافہ کر رہے ہیں یاغیر محسوس انداز میں اُسے مجروح کر ہے ہیں ؟

یادر کھیں! دعوت صرف الفاظ کا نام نہیں، بلکہ انداز اور اُسلوب کا نام ہے۔ آئیں! ہم سب مل کر اُس اسلوب کو اپنائیں جو حقیقی اسلامی تعلیمات کا عکاس ہے۔ ایک ایسااسلوب وانداز جو سنجیدہ ہو، مدلل ہو، مہذب ہو،اور سب سے بڑھ کروہ مؤثر ہو۔

## فكرى تربيت ميں اعتدال وتوازن كى اہميت

تحریک کے کارکنان کا فکری رویہ عدم توازن، شدت اور جلد بازی پر مبنی ہو تو وہ تحریک اپنی منزل سے حضر کے کارکنان کا فکری رویہ عدم توازن، شدت اور جلد بازی پر مبنی ہو تو وہ تحریک اپنی منزل سے بھٹک سکتی ہے۔ تحریک منہاج القرآن کے بانی و سرپرست اعلیٰ شخ الاسلام ڈاکٹر محمہ طاہر القادری ہمیشہ اعتدال، رواداری اور فکری توازن کے علم بردار رہے ہیں۔ اُن کی تعلیمات کا خلاصہ یہی ہے کہ ہم خود کو بہتر بنائیں، معاشر سے میں برداشت کو فروغ دیں اور دوسروں کی نیتوں پر فتو کی نہ لگائیں۔ جذباتی اور غیر اخلاقی ردعمل دینے سے ہمیشہ احتراز کریں، اس لئے کہ یہ قرآن کے واضح احکام کے خلاف ہے۔ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

### فَامْسَاكُ بِمَعُرُوفِ أَوْتَسْمِينَ ﴿ بِإِحْسَانِ (البَقرة: ٢٢٩)

" یاتوا چھے طریقے سے نبھا واور یا پھر بھلائی کے ساتھ علیحد گی اختیار کر لو۔"

بر صغیر میں کم و بیش پچھلی ایک صدی سے جاری انتہا پیندانہ رویوں کی وجہ سے آج ہمارے معاشرے میں فکری شدت پیندی کا عالم ہے ہے کہ اگر کوئی دوست کسی مختلف رائے کا اظہار کرے یا اُسے کسی ذمہ داری سے ہٹادیا جائے تولوگ اُسے فتنہ پرور، منافق، یامشکوک العقیدہ جیسے سنگین القابات سے نواز نے لگتے ہیں۔ یہ شدت پیندانہ روش اسلام کی حقیقی تعلیمات کے منافی ہے۔ ہمیں اس سوچ و فکر سے باہر نکلنا ہوگا۔ ڈاکٹر طاہر القادری کی ساری زندگی فرقہ واریت، شکفیر اور تعصب کے خلاف جہاد پر مشتمل ہے۔ تحریک منہاج القرآن کا مقصد ہی معاشر سے میں اعتدال، علم، کر دار اور روحانیت کو فروغ دینا ہے۔ شخ الاسلام مختلف تربیتی نشستوں میں فرماتے ہیں: '' نظام بدلنے کیلئے سب سے پہلے سوچ کا انقلاب ضروری ہے۔'' اور ''جب سوچ میں اِعتدال آئے گا تو عمل بھی متوازن ہوگا۔'' معاشر سے میں اعتدال و توازن کے فروغ کے لئے ضروری ہے کہ ہم میں سے ہر شخص: معاشر سے میں اعتدال و توازن کے فروغ کے لئے ضروری ہے کہ ہم میں سے ہر شخص:

- مثبت تنقید کر نااور دوسر ول کی تلخ تنقید کو بر داشت کر ناس<u>ی</u>ھے۔

-اپنے مخالف یامختلف رائے رکھنے والے دوستوں کیلئے بھی دل میں احترام کاجذبہ رکھے۔ -اپنے جذبات پر قابور کھنا سیکھے۔ - سوشل میڈیاپر آنے والے متشد د مواد کو فلٹر کرے۔ -اپنے سے وابستہ ہر شخص کو مسلسل اخلاقی تربیت دے۔ -اپنی سوچ، فکر اور نظریہ کو تقوی اور پاکیزگی پر استوار کرے۔ - شائستگی کو ہمیشہ اپنی بہچان بنائیں۔

- تنگ دلی، گھٹن اور شدت پہندی کی سوچ اور ماحول سے باہر تکلیں۔

## منافرت اور عدم برداشت کے فروغ میں سوشل میڈیا کا کر دار اور اس کا تدار ک

سوشل میڈیاایساپلیٹ فارم ہے جہاں کچھ لوگاپی مقبولیت کو بڑھانے کیلئے ہر ممکن حربہ استعال کرتے ہیں۔ان میں سے کچھ افراد جان ہو جھ کر'' متنازعہ باتیں'' شیئر کرتے ہیں تاکہ لوگوں کادھیان اپنی طرف مبذول کر سکیس۔اُن کا مقصدیہ ہوتاہے کہ لوگان کی پوسٹس پر کمنٹ کریں، شیئر کریں یا اُن کے خیالات پر بحث کریں، کیونکہ زیادہ ردِ عمل حاصل کرنے سے اُن کی پوسٹس مزید لوگوں تک کپنچی ہیں۔ اُن کے برعکس کچھ لوگان کی متنازعہ باتوں پر بظاہر ہمدردانہ انداز میں "جذباتی ردعمل" دے کر دوسرے لوگوں کو اپنی پوسٹس کی طرف تھینچتے ہیں۔ یوں وہ بھی جذباتی باتوں اور بحث مباحث کے ذریعے اپنی ریح بڑھانے میں کامیاب رہتے ہیں۔

سادہ لوح سوشل میڈیاصار فین ان دونوں قسم کے لوگوں کا ہدف بن کر اُنہیں سستی شہرت کی منز ل پر فائز کرنے میں استعال ہوتے رہتے ہیں۔ چالاک لوگ سستی شہرت کے حصول کیلئے عام طور پرایسے حربے آزماتے ہیں:

ا۔ پہلی قسم کے لوگ متنازعہ موضوعات چھیڑتے ہیں تاکہ لوگ غصے میں آکر جواب دیں جس سے اُن کی پوسٹ کی رچھ سکے۔ یہ لوگ ایسے متنازعہ موضوعات پر بات کرتے ہیں، جو لوگوں کے جذبات کو بھڑ کا سکے، حبیباکہ سیاسی یامذ ہبی اختلافات وغیر ہ۔

۲۔ دوسری قشم کے لوگ آپنی پوسٹس میں ان متنازعہ باتوں کا جذباتی جواب دیتے ہیں۔ یہ بظاہر خیر خواب دیتے ہیں۔ یہ بظاہر خیر خواہی پر مبنی ہوتی ہیں، اس لئے عام سادہ لوح صار فین ان کی پوسٹس میں دلچیں لے کر کمنٹس اور شیئر نگ کے ذریعے رہے کہڑھاتے رہتے ہیں۔

س۔ دونوں قسم کے لوگ بحث کو طول دیتے ہیں، تا کہ جواب در جواب بحث کے ذریعے پوسٹ کی رچکے بڑھائی جاسکے۔ جب کوئی اُن کی باتوں پر تبھرہ کر تاہے، توبیہ لوگ جواب دے کر بات کو مزید آگے بڑھاتے ہیں۔وہ ایسااس لئے کرتے ہیں تاکہ بحث جاری رہے اور اُن کی پوسٹ پر مسلسل کمنٹس آتے رہیں۔

ان لو گوں کی منفی سر گرمیوں کورو کئے کیلئے درج ذیل حکمت عملی اپنائی جاسکتی ہے:

ا۔ نظرانداز کریں: کسی متنازعہ پوسٹ پر کمنٹ یا بحث میں شامل نہ ہوں۔ آپ کی خاموثی اُن لوگوں کی اہمیت کو ختم کر سکتی ہے، کیونکہ وہ ہمیشہ آپ کے ردِ عمل سے ہی اپنی رچی بڑھاتے ہیں۔ ۲۔ بلاک کریں: مسلسل منفی اور متنازعہ باتیں پوسٹ کرنے والوں کو بلاک کر دینااُن سے جان چھڑانے کاسب سے مؤثر طریقہ ہے۔

سو۔ مثبت مواد شیئر کریں: منفی مواد پر ردِ عمل دینے کے بجائے اپنی توجہ مثبت اور تعمیری باتوں کی اِشاعت پر مرکوز کریں۔ مثبت مواد نہ صرف دوسروں کیلئے مفید ہوتا ہے بلکہ یہ سوشل میڈیا کا ماحول بہتر بنانے میں بھی مددگار ثابت ہوتا ہے۔



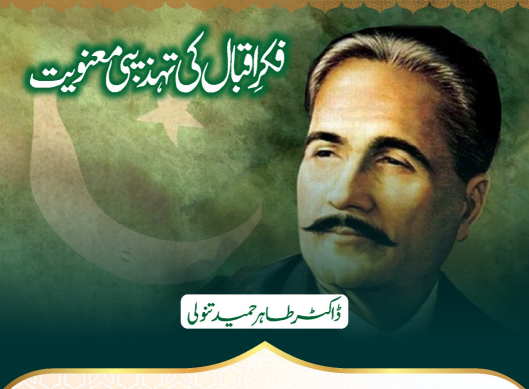
# محبت و بر داشت کے فروغ میں شیخ الاسلام اور منہاج القرآن کا کر دار

آج ہماری قوم علمی پسماندگی، فکری ننگ نظری اور اخلاقی تنزلی کا شکار ہو چکی ہے۔ ہمیں مناظر انہ کلچر سے نکل کر مکالمہ، فہم، تحقیق، اور برداشت پر مبنی ماحول قائم کرنا ہوگا۔ ہمیں قومی سطح پر ایسی قیادت، ایسا تعلیمی نظام اور ایسی فکری تحریک کی ضرورت ہے جو اختلاف رائے کو وسعتِ نظر سمجھے، اور سیائی تک پہنچنے کیلئے دلائل کو ہتھیار نہیں، بلکہ روشنی کاذریعہ بنائے۔

اسی فکر کو فروغ دینے کیلئے شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے ہمیشہ مکا لمے، محبت،اور علم پر زور دیا۔اُن کی تعلیمات ہمیں سکھاتی ہیں کہ دین اور علم کی خدمت مناظر وں سے نہیں،اخلاق، تحقیق،اور کر دار سے کی جاتی ہے۔ شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کی وہ بے لوث جدوجہد، جو انہوں نے گزشتہ کئی دہائیوں سے امن، محبت، رواداری، اور اعتدال کی اقدار کو فروغ دینے کیلئے جاری رکھی۔ جب پورے معاشرے میں نفرت اور فرقہ واریت کا زہر پھیل رہاتھا، تب انہوں نے منہان القرآن کے پلیٹ فارم سے ایک الی علمی و فکری تحریک کا آغاز کیا جس نے لا کھوں دلوں کوجوڑا، ذہنوں کوبدلا، اور نوجوانوں کوشدت پیندی سے نکال کر علم، اخلاق اور خدمت کی راہ پر گامزن کیا۔ ڈاکٹر طاہر القادری نوجوانوں کوشدت پیندی سے نکال کر علم، اخلاق اور خدمت کی راہ پر گامزن کیا۔ ڈاکٹر طاہر القادری نے نہ صرف قرآن وسنت کی روشنی میں برداشت اور اعتدال کا پیغام عام کیا بلکہ عملی تربیت کے ذریعے ایک ایسے فکری ماحول کی تشکیل کی جہاں اختلاف رائے کو عزت دی جاتی ہے، اور دین کے نام پر نفرت کی بجائے انسانیت سے محبت سکھائی جاتی ہے۔ اگر منہان القرآن جیسی تحریک اور ڈاکٹر طاہر القادری جیسی شخصیت اس شدت پیندی کے آگے بند نہ باند ھتی اور معاشرے کو بیہ شبت اور پرامن فضانہ دیتی، توشاید آج بیہ معاشر تی زوال اپنی آخری حدوں کو چھوچکاہوتا۔

ہمیں بطور قوم اس حقیقت کااعتراف کرناہوگا کہ ڈاکٹر طاہر القادری کی کاوشوں سے خصوصاً فہ ہی طبقے میں ایک مثبت تبدیلی آئی ہے۔ نوجوان نسل کی ایک بڑی اکثریت جوشدت پسندی کے دہانے پر عظی منہاج القرآن کے تربیتی ماحول میں آکر فکری اعتدال، روحانی سکون اور خدمتِ انسانیت کی طرف مائل ہوئے۔ یہ کوئی معمولی تبدیلی نہیں بلکہ ایک ساجی انقلاب ہے، جس کے اثرات آنے والے وقت میں مزید واضح ہوں گے۔

اب یہ ہماری اجھا عی ذمہ داری ہے کہ ہم اس پیغام کو صرف مخصوص حلقوں تک محدود نہ رکھیں بلکہ معاشر ہے کے ہر طبقے تک پہنچائیں۔ ڈاکٹر طاہر القادری کی تعلیمات محض تقاریر یا کتب کی حد تک نہیں بلکہ عملی زندگی کی تغییر کا نسخہ ہیں۔ اگر ہم چاہتے ہیں کہ آنے والی نسلیں ایک پرامن، باشعور اور مہذب معاشر ہے میں پروان چڑھیں تو ہمیں اس فکری چراغ کو مزید روشن کرناہوگا۔ آئے! اس انقلابی فکر کو عام کریں، اور نفر توں کے اس طوفان میں محبت، برداشت اور شعور کے چراغ روشن کریں۔ سوشل میڈیاپر مناظر انہ انداز میں دو سروں کو لاکار نے، چیلنے کرنے اور نیچاد کھانے کے بجائے امن، محبت، رواداری اور برداشت کا ماحول پیدا کرنے کی کوشش کریں، ایسے مناظر انہ کلچر کی حوصلہ تھی کریں جو معاشر ہیں تفریق و تقسیم کا باعث بن رہا ہے اور شخ الاسلام ڈاکٹر محم طاہر القادری کی کتب اور خطابات جو معاشر ہیں، قری اور اخلاقی طور پر ترقی کرے، تو ہمیں اپنی قیادت کی طرح مناظر انہ کلچر کو ترک کے ساتھ اپنا ایک مستقل تعلق پیدا کریں۔ کو براہ راست بڑ ھنااور سننا چھوڑر کھا ہے۔ اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہماری قوم علمی، فکری اور اخلاقی طور پر ترقی کرے، تو ہمیں اپنی قیادت کی طرح مناظر انہ کلچر کو ترک کے ساتھ اپنا ایک مستقل تعلق پیدا کریں اور مطلم کی راستہ قومی سطح پر ہمیں ذوال سے نکال کر ترقی وبقا کی طرف لے جاسکت ہے۔ کر سکتا ہے اور یہی راستہ قومی سطح پر ہمیں ذوال سے نکال کر ترقی وبقا کی طرف لے جاسکتا ہے۔



مشرق و مغرب کے مفکرین اور شعراء میں علامہ محمد اقبال کو بیا متیاز حاصل ہے کہ انھوں نے فکرِ
انسانی کے مشترک موضوعات اور مسائل پر اس انداز سے غور و فکر کیا ہے کہ اس سے ان مسائل کی
آفاقی جہات متعارف ہوئیں۔الیی فکر کسی تہذیب یاعلاقے تک محدود نہیں رہتی بلکہ پوری انسانیت کے
مسائل کو اپناموضوع بنالیتی ہے۔اقبال نے انسانیت کے مسائل کو اپنی نثر اور نظم دونوں میں موضوع
بحث بنایا ہے لیکن امتیاز ہے ہے کہ علامہ محمد اقبال کا بیربیان صرف استدلال پر ہی مبنی نہیں بلکہ اس کے
ساتھ ساتھ اس میں ایک پنج برانہ تین بھی روح کی طرح کار فرما ہے۔ ذیل میں تین جہات سے علامہ
محمد اقبال کی فکر کو قومی و ملی سطح پر را ہنمائی کے تناظر میں بیان کیا جارہا ہے:

## ا۔دینی اور ملی اساس

اقبال نے انسان کے بنیادی سوالات کو اسلام کی تعلیمات کے تناظر میں پیش کیا ہے کہ ہمارا تصورِ خدا، تصورِ کا کنات اور تصورِ انسان کیا ہو ناچا ہیے۔ یہی نہیں بلکہ اسلام کی تعلیمات کی روشنی میں ان بنیادی سوالات کا جواب دیتے ہوئے اقبال ایک ایسی مضبوط اساس پر کھڑے ہیں جہاں ہم دینی اور ملی حوالے سے اقبال کی فکر کو مستند قرار دے سکتے ہیں۔ حضور اکرم ملٹی ایکٹی کی ذات مبارکہ سے تعلق، قرآن حکیم کے ساتھ وابستگی اور اسلام کی فکری روایت سے استشہاد اقبال کو مضبوط دینی اور ملی اساس فراہم کرتے ہیں:

حضورا کرم ملی ایکی کے ذات مبار کہ سے تعلق علامہ محمدا قبال کی شخصیت کااہم پہلو ہے۔ اقبال کے فکر وعمل میں یہ تعلق ایک مرکز و محور کی حیثیت رکھتا ہے جونہ صرف ان کی فکری کاوشوں بلکہ عملی رویوں کی سمت کا تعین بھی کرتا ہے۔ اقبال دین کی حقیقت سے آگاہی کے لیے نسبت محمدی ملی ایکی کی سمت کا تعین بھی کرتا ہے۔ اقبال دین کی حقیقت سے آگاہی کے لیے نسبت محمدی ملی ایکی کی سمت کا گذیر قرار دیتے ہیں۔ خان نیاز الدین خان کے ایک مکتوب کے جواب میں فرماتے ہیں:

'' نبی اکرم ملٹی آئیم کی زیادت مبارک ہو۔اس زمانے میں بیہ بڑی سعادت کی بات ہے۔ دوسری رؤیا کا بھی مفہوم یہی ہے۔ قرآن کثرت سے پڑھنا چاہیے۔ تاکہ قلب، محمدی نسبت پیدا کرے۔اس نسبت محمد بیہ کی تولید کے لیے بیہ ضروری نہیں کہ قرآن کے معانی بھی آتے ہوں۔ خلوص و محبت کے ساتھ محض قرأت کافی ہے۔'' (خطوط اقبال، رفیع الدین ہاشمی، ص: ۱۰۷)

اپنی نظم'' در حضور رسالتمآب'' کے سلسلہ میں فرماتے ہیں: میں انہیں۔ اور تحریک کے تحت وجود میں آئیں۔ اپنی نظم'' در حضور رسالتمآب'' کے سلسلہ میں فرماتے ہیں:

'' میں نے سرسید گوخواب میں دیکھا۔ پوچھتے ہیں کہ تم کب سے بیار ہو؟ میں نے عرض کیا: دو سال سے اوپر مدت میں عرض کرو۔ میری آنکھائی اسل سے اوپر مدت میں عرض کرو۔ میری آنکھائی وقت کھل گئ اوراس عرضداشت کے چند شعر ،جواب طویل ہو گئے۔ (اقبال نامہ، مجموعہ مکاتیب اقبال، شیخ عطاءاللہ، ص: ۲۰۳۱)

اللہ محمداقبال ملت اسلامیہ کی تہذیبی زندگی کی بقااتباع نبوی المؤید ہمیں دیکھتے ہیں۔ فرماتے ہیں:
جہاں تک فرد کی ذات اور معاشرے کی تہذیب و ترقی یادوسرے لفظوں میں معراحِ انسانیت کا
تعلق ہے، یہ مقصد حضور رسالت مآب ملٹی ٹیکر ہم کی اتباع ہی سے حاصل ہوگا۔ البتہ یادر کھنے کی بات یہ
ہے کہ کوئی بھی نصب العین ہواس کے لیے یقین کامل شرط ہے۔ یقین نہیں تو عمل بھی نہیں، نہ آذرو،
نہ ولولہ، نہ جدوجہد۔ (اقبال کے حضور، سیدنذیر نیازی، ص: ۱۲)

ا یہی نکتہ اپنے تمام فکری سفر میں اقبال کے پیش نظر رہا۔ مثنوی اسر ارور موزکی تصنیف کے بارے میں فرماتے ہیں: بارے میں فرماتے ہیں:

میرا مقصد کچھ شاعری نہیں بلکہ ہندستان کے مسلمانوں میں وہ احساسِ ملیہ پیدا ہو، جو قرونِ اولی کے مسلمانوں کاخاصہ تھا۔اس قسم کے اشعار لکھنے سے غرض عبادت ہے اور نہ شہر ت۔ کیا عجب کہ نبی کریم ملٹی آئی آئی کومیری یہ کوشش پسند آجائے اور ان کا استحسان میرے لیے ذریعہ نجات ہو جائے۔ (اقبال، جناح اور پاکستان، صفدر محمود، ص: ۱۳۲۱) علامہ محمد اقبال قرآن علیم کو مکمل ضابطہ حیات سیجھتے ہیں۔ زندگی کے بارے میں ارتقائی نقطہ نظر کو اقبال دوامی اور و قتی؛ ہر دو زاویوں سے دیکھتے اور پر کھتے ہیں۔ ان کے نزدیک قرآن علیم کی اہدی تعلیمات تواٹل ہیں، ان میں مبھی کوئی تبدیلی ممکن نہیں مگر ان بنیادی تعلیمات پر قائم رہتے ہوئے بدلتی ہوئی زندگی کے تقاضوں اور نئے علوم کی روشنی میں ہمیشہ ان کی از سرنو تفسیر کرنے کا عمل جاری رہنا چاہیے۔ (اقبال فراموشی، فتح محمد ملک، ص: ۱۷۰)

﴾ ترآن عکیم سے یہ تعلق اقبال کی بچین کی تربیت کا نتیجہ تھا۔اس کاذکر کرتے ہوئے علامہ نے فرمایا:

قرآن مجید دل کے راستے بھی شعور میں داخل ہو تاہے۔ یہ حقیقت یوں سمجھ میں آئے گی کہ یہ کالج میں میری تعلیم کا ابتدائی زمانہ تھا۔ میر امعمول تھا کہ ہر روز نماز فجر کے بعد قرآن مجید کی تلاوت کرتا۔ اس دوران میں والد ماجد بھی مسجد سے تشریف لے آتے اور مجھے تلاوت کرتاد مکھ کراپنے کمرے میں چلے جاتے۔ میں کبھی ایک منزل ختم کر چکا ہوتا کبھی کم۔ایک روز کا ذکرہے کہ والد ماجد حسب معمول مسجد سے واپس آئے، میں تلاوت میں مصروف تھا۔ مجھے فرمایا کہ قرآن حکیم اس طرح پڑھو گویا تم پر نازل ہورہاہے۔(اقبال کے حضور، سیدنذیر نیازی، ص: ۱۰)

ا مام مسلمان کی زندگی میں قرآن تحتیم سے تعلق کی اہمیت بیان کرتے ہوئے میاں رشید احمد سے گفتگو کرتے ہوئے میاں رشید احمد سے گفتگو کرتے ہوئے فرمایا:

دیکھوتم ہی کواب یہاں رہناہے۔ ہم تو مسافر ہیں۔ یاد رکھو! مسلمانوں کے لیے جائے پناہ صرف قرآن کریم ہے۔ زمانے کے ساتھ ضرور چلنا چاہیے لیکن اپنے دامن کواس کے بداثرات سے آلودہ نہ ہونے دو۔ میں اس گھر کو صد ہزار محسین کے قابل سمجھتا ہوں جس گھرسے علی الصبح تلاوت قرآن مجید کی آواز آئے۔ کلام مجید کا صرف مطالعہ ہی نہ کیا کر وبلکہ اس کو سمجھنے کی کوشش کرو۔ (گفتارِ اقبال، محمد رفیق افضل، ص: ۲۱۳)

الله علامه محمدا قبال خود بھی قرآن حکیم کی تفسیر لکھنا چاہتے تھے۔ راس مسعود کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں:

تمناہے کہ مرنے سے پہلے قرآن کریم سے متعلق اپنے افکار قلمبند کر جاؤں۔جو تھوڑی سی ہمت و طاقت ابھی مجھ میں باقی ہے، اسے اسی خدمت کے دن) طاقت ابھی مجھ میں باقی ہے، اسے اسی خدمت کے لیے وقف کر دینا چاہتا ہوں تاکہ (قیامت کے دن) آپ کے جدا مجد (حضور نبی اکرم ملٹھ اِلْلِم) کی زیارت مجھے اس اطمینان خاطر کے ساتھ میسر ہوکہ اس عظیم الثان دین کی جو حضور نے ہم تک پہنچایا، کوئی خدمت بجالا سکا۔

(اقبال نامه، مجموعه مكاتيباقبا<del>ل، شيخ عطاءالله، ص:۲۷۳)</del>

🖈 د بلی میں ۹ ستمبر ۱۹۳۱ء کوایک تقریب میں فرمایا:

جہاں تک سیاسی مسائل کا تعلق ہے، میں آپ کو بتادینا چاہتا ہوں کہ نہ میر ہے ساتھ کوئی پرائیویٹ سیکرٹری ہے جو میرے لیے ضروری مواد فراہم کرے، نہ میرے پاس سیاسی لٹریچر کا کوئی پلندہ ہے جس پر میں اپنی بحثوں کی اساس قائم کروں بلکہ میرے پاس حق و صداقت کی ایک جامع کتاب (قرآن پاک) ہے جس کی روشنی میں مسلمانا نِ ہند کے حقوق کی ترجمانی کرنے کی کوشش کروں گا۔ (گفتارِ پاک) ہے جس کی روشنی میں مسلمانا نِ ہند کے حقوق کی ترجمانی کرنے کی کوشش کروں گا۔ (گفتارِ باللہ) محدر فیق افضل، ص ۱۳۲

(m)صوفیاءے فکری وعملی تعلق

اسلام کی فکری روایت اور صوفیائے اسلام سے فکری اور عملی تعلق علامہ محمد اقبال کی شخصیت کا اہم حصد ہے۔ امر تسر کے اخبار و کیل میں ۵ جنوری ۱۹۱۷ء کو شائع ہونے والے اپنے ایک مضمون اسرار خودی اور تصوف میں لکھتے ہیں:

حضرات صوفیا میں جو گروہ رسول اللہ طلق کی آئی گاراہ پر قائم ہیں اور سیر سے صدیقی کو اپنے سامنے رکھتے ہیں، میں اس گروہ کی خاکِ با ہول اور ان کی محبت سعادتِ دارین کا باعث تصور کرتا ہوں۔(اقبال کے نثری افکار،عبد الغفار شکیل، ص:۹۳)

## ۲\_ فکری اور نظری اساس

عہدِ جدید کے فکر کے مقابل جس تخلیقی رد عمل کی ضرورت تھی، وہ علامہ محمد اقبال کی انگریزی فلسفیانہ تحریروں میں نمایاں ہے۔معاصر مسائل پر غور کرتے ہوئے اقبال نہ صرف مسلم فکری روایت کے تسلسل میں اپنی فکر کوآگے بڑھاتے ہیں بلکہ کمال بصیرت کے ساتھ ملت کے مستقبل کو بھی اپنے پیش نظرر کھتے ہوئے اپنی شاعری کو ملت کے مستقبل کی صورت گری کا ایک وسیلہ قرار دیتے ہیں۔ دیم مسا

(۱) مسلم روایت کانسلسل

نہ صرف علامہ محمدا قبال کی اپنی فکر مسلم روایت کا تسلسل تھی بلکہ وہ عملاً بھی اس روایت کے احیا اور استحکام کے لیے کوشال تھے۔علامہ مصطفی المراغی شیخ جامعہ از ہر کے نام ایک خط میں علامہ نے لکھا: لہذا میری تمناہے کہ آپ از راہ عنایت ایک روشن خیال مصری عالم کو جامعہ از ہر کے خرج پر ہمارے پاس بھیج کر ممنون فرمائیں تاکہ یہ شخص ہم کواس کام میں مدددے۔چاہیے کہ یہ شخص علوم شر عیداور تاریخ تدنی اسلامی میں ماہر ہو، نیز زبان انگریزی پر بھی قدرت کا م<mark>ل رکھتا ہو۔</mark> (اقبال نامہ، مجموعہ مکاتیب اقبال، شیخ عطاء اللہ، ص:۲۲۴)

الله علامه محداقبال نے اپنی تمام فکری تخلیقات کو مسلم روایت کا ہی تسلسل قرار دیا۔ ڈاکٹر نکلسن کے نام خط میں فرماتے ہیں:

میر ادعویٰ ہے کہ اسرار کا فلسفہ مسلمان صوفیاءاور حکماءکے افکار ومشاہدات سے ماخوذ ہے۔ (ایضاً، ص: ۳۵۰)

#### (۲) لمت كے مستقبل پر نظر

علامہ محمد اقبال کواللہ نے وہ بصیرت عطاکی تھی کہ نہ صرف معاصر مسائل پران کی نظر تھی بلکہ وہ حادثہ جو پر دہ افلاک میں ہے، وہ بھی ان کی نگاہ ہے حادثہ جو پر دہ افلاک میں ہے، وہ بھی ان کی نگاہ سے او جھل نہ تھا۔ عالمی واقعات خصوصاً ملتِ اسلامیہ کے مستقبل کے بارے میں ان کا تجزیہ اور موقف حتمیت کی حد تک ثقابت کا حامل تھا۔ معاصر حالات کے بارے میں فرمایا:

میں آپ سے سے کہتا ہوں کہ میرے دل میں ممالکِ اسلامیہ کے موجودہ حالات دیکھ کر بے انتہا اضطراب پیدا ہور ہاہے۔ ذاتی لحاظ سے ،خداکے فضل و کرم سے ،میر ادل پورامطمئن ہے۔ بیر بے چینی ادراضطراب محض اس دجہ سے ہے کہ مسلمانوں کی موجودہ نسل گھبر اکر کوئی اور راہ اختیار نہ کر لے۔

(اقبال نامه، مجموعه مكاتيب اقبال، شيخ عطاء الله، ص: ١٦٣)

المستقبل میں اسلام کے کردار کے بارے میں فرمایا:

دنیائے جدید میں حالات اس سرعت سے بدل رہے ہیں کہ مستقبل کے متعلق پیشین گوئی تقریباً ناممکن ہے۔اگردنیائے اسلام سیاسی وحدت حاصل کرے (اگرایسا ممکن ہو) توغیر مسلموں کے ساتھ مسلمانوں کارویہ کیا ہوگا؟ میں صرف اتنا کہہ سکتا ہوں کہ جغرافیائی حیثیت سے پورپ اور ایشیائے در میان واقع ہونے کے لحاظ سے اور زندگی کے مشرتی و مغربی نصب العین کے امتزاج کی حیثیت سے اسلام کو مشرق و مغرب کے مابین ایک طرح کا نقطہ اتصال بنناچاہیے لیکن اگر پورپ کی ناوانیاں اسلام کونا قابل مفاہمت بنادیں توکیا ہوگا؟

(حرفِ اقبال، لطيف احمد خان شير واني، ص: ١٣٧)

﴾ علامہ محمد اقبال کو ملتِ اسلامیہ کے مستقبل کے بارے میں جو خصوصی بصیرت حاصل تھی، وہ قرآن حکیم میں ان کے زندگی بھر کے طویل غور و فکر کا نتیجہ تھا۔مولانا شیخ غلام قادر گرامی کے نام خط میں لکھتے ہیں: مثنوی کے تیسر بے حصہ کا مضمون ہوگا: ''حیات مستقبلہ اسلامیہ '' یعنی قرآن شریف سے مسلمانوں کی آئندہ تاریخ پر کیاروشنی پڑتی ہے اور جماعت اسلامیہ جس کی تاسیس وعوتِ ابراہیمی سے شروع ہوئی، کیا کیا واقعات وحوادث آئندہ صدیوں میں دیکھنے والی ہے اور بالآخر ان واقعات کا مقصود و غایت کیا ہے؟ میری سمجھ اور علم میں یہ تمام باتیں قرآن شریف میں موجود ہیں اور استدلال ایساصاف و واضح ہے کہ کوئی یہ نہیں کہہ سکتا کہ تاویل سے کام لیا گیا ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کا خاص فضل و کرم ہے کہ اس نے قرآن شریف کا یہ مخفی علم بھی مجھ کو عطا کیا۔ میں نے پندرہ سال خاص فضل و کرم ہے کہ اس نے قرآن شریف کا یہ مخفی علم بھی مجھ کو عطا کیا۔ میں نے پندرہ سال عک قرآن پڑھا ہے اور استے طویل علم محمد کے بعد مندر جہ بالا نتیجہ پر بہنچاہوں۔

(اقبال، جناح اور پاکستان صفدر محمود، ص:۱۲۴)

#### (۳) فكروشاعرى كامقصد اصلاح ملت

علامه محداقبال کی شاعری کامقصد ملت اسلامیه کی اصلاح اور مستقبل کی صورت گری ہے۔جب مثنوی اسرار ور موز پر اعتراضات کیے گئے تو علامہ نے فرمایا:

یہ مثنوی کسی طرح لغو نہیں ہے۔ اگر اختلاف ضروری ہی ہے تو قرآن تھیم کے ارشاد: اذا مروا باللغو مروا کی اما، کے مطابق اختلاف کرنا چاہیے۔ میرا مقصد صوفی تحریک کو مٹانا نہیں، عقلی اور مذہبی بیہود گیوں کو چھوڑ کر آخر کار فطرۃ اللہ کے قریب جاپہنچنا ہے، جس پر مذہب اسلام مبنی ہے۔

(اقبال کے نثری افکار، عبد الغفار شکیل، ص: ۱۱۱)

اللہ سعیدا کبرآبادی کے مطابق علامہ کی شخصیت اس اعتبار سے عدیم المثال تھی کہ ایک طرف وہ علوم جدیدہ کے ماہر اور مبصر نقاد تھے اور دوسری طرف علوم اسلامیہ پران کی نگاہ مبصر انہ تھی۔ حقیقت میہ ہے کہ عصر حاضر کو اسلامی حقائق سے آشنا کرنے کی ایک راہ علامہ نے خطبات کے ذریعے و کھائی میں۔

(خطبات اقبال پرایک نظر، سعید اکبرآبادی، ص:۸۴)

السيد سليمان ندوى كے نام خط ميس كھتے ہيں:

شاعری میں لٹریچر بحیثیت لٹریچر کے مجھی میر المطمع نظر نہیں رہاکہ فن کی باریکیوں کی طرف توجہ کرنے کے لیے وقت نہیں۔مقصود صرف بیرہے کہ خیالات میں انقلاب پیداہو۔ در تا این مصرف سرمان سینٹی الاسٹیٹن الاسٹریں میں میں میں اسٹریں کے ساتھا کہ میں میں میں میں میں میں میں میں می

(اقبال نامه، مجموعه مكاتيب اقبال، شيخ عطاء الله، ص: ١٣٣١)

الله علامه محمداقبال کی شخصیت عقل وعشق کا حسین امتزاج تھی۔ پر وفیسر یوسف سلیم چشتی سے گفتگو کرتے ہوئے فرمایا:

میں نے کبھی ایسا کوئی شعر نہیں کہا کہ جسے میں نے قلب میں محسوس نہ کیا ہواور محض عقل کے زورسے کہہ دیا ہو یعنی میرے اشعار میں فکر اور جذبہ دونوں کا امتزاج پایاجاتا ہے۔

(مجالس اقبال، جعفر بلوچ، ص: ۸۴)

🖈 🔻 عملی جد وجہد کاآغاز کرتے ہوئے فرمای<mark>ا:</mark>

میں انگریزی، اردو، فارسی میں برنگ نثر بھی اپنے خیالات کا اظہار کر سکتا تھالیکن یہ ایک مانی ہوئی بات ہے کہ طبائع نثر کی نسبت شعر سے زیادہ متاثر ہوتی ہیں۔ لہذا میں نے مسلمانوں کو زندگی کے صحیح مفہوم سے آشا کرنے، اسلاف کے نقش قدم پر چلانے اور ناامیدی، بز دلی اور کم ہمتی سے بازر کھنے کے لیے نظم کا ذریعہ استعال کیا۔ میں نے بچیس سال تک اپنے بھائیوں کی مقد ور بھر ذہنی خد مت کی۔ اب میں ان کی بطر نے خاص عملی خد مت کے لیے اپنے آپ کو پیش مقد ور بھر ذہنی خد مت کے لیے اپنے آپ کو پیش کررہا ہوں۔

. (گفتارِ اقبال، محمد رفیق افضل، ص: ١٦)

🖈 اپنی کتاب جاوید نامه کا تعارف کرواتے ہوئے فرمایا:

یہ حقیقت میں ایشیا کی ڈیوائن کامیڈی ہے۔ جیسے ڈینے کی تصنیف پورپ کی ڈیوائن کامیڈی ہے۔ اس کا اسلوب یہ ہے کہ شاعر مختلف ستاروں کی سیر کرتا ہوا مختلف مشاہیر کی روحوں سے مل کر باتیں کرتا ہے۔ پھر جنت میں جاتا ہے اور آخر میں خدا کے سامنے پہنچتا ہے۔ اس تصنیف میں دورِ حاضر کے تمام جماعتی، اقتصادی، سیاسی، مذہبی، اخلاقی اور اصلاحی مسائل زیر بحث آگئے ہیں۔ اس میں صرف دو شخصیتیں پورپ کی آئی ہیں: اول کچنر، دوم نیتنے۔ باقی تمام شخصیتیں ایشیا کی ہیں۔ ڈینٹے نے اپنار فیق سفر یا خصرِ طریق '' و بنایا تھا۔ میرے رفیق سفر یا خصرِ طریق '' و رجل'' کو بنایا تھا۔ میرے رفیق سفر یا خصرِ طریق، مولانائے روم ہیں۔ (ایضاً، ص: ۲۴۴)

الله عالم اسلام کی عمومی حالتِ زوال کودیکھتے ہوئے اقبال اکثر اس امر کا اظہار کرتے کہ مسلمانوں کو اس کے مقام سے آشا کرنے کے مسلمانوں کو بھی کو ان کے مقام سے آشا کرنے کے لیے عملی جدوجہد کی ضرورت ہے۔ یہاں وہ اکثر اپنی شاعری کو بھی بچھتے:

۔ اسپین کیا، مسلمان اپنی ساری تاریخ سے بے خبر ہیں۔ یہ شعر وشاعری کیاہے؟ پچھ بھی نہیں! کاش میں نے شاعری نہ کی ہوتی۔(اقبال کے حضور، سیدنذیر نیازی، ص:۲۷۲)

#### سو عملی اساس

بطورایک ساجی اور سیاسی مصلح علامہ محمد اقبال نے قوم کی رہنمائی بھی کی اور مسائل کے حل کے لیے تجاویز بھی دیں۔ یہ پہلو پھر تین جہتوں کا حامل ہے۔ اقبال کی شخصیت الیمی عملی سیاسی بصیرت کی مظہر ہے جس نے انتہائی ناگفتہ یہ حالات میں بھی ملت کے لیے اس مستقبل کی پہلے سے پیش بینی کی جس راستے پر بہت سے مقتدر قائدین بعد میں گامزن ہوئے۔ ذاتی حوالے سے بھی علامہ کی شخصیت مسلام کی دینی اور روحانی تعلیمات کا ایک عملی نمونہ نظر آتی ہے۔ عملی سیاست میں بھی اقبال کا کرواراسی عبقریت کا مظہر ہے۔



(۱)سیاسی بصیرت

مسلمانانِ برصغیر کی عملی اور نظریاتی میدان میں سیاسی رہنمائی کاجو کر دار علامہ محمد اقبال نے ادا کیا تھاوہ اس خداداد بصیرت سے مملو تھا جس کی کوئی نظیر اس دور میں نہیں ملتی۔ اقبال نے ہر اہم سیاسی موقع پر قوم کی صحیح سمت میں رہنمائی کی۔ اقبال کو مسلم ہندگی احیائی جدوجہد کا مفکر قرار دیا:

Every great movement has a philosopher and iqual was the philosopher of the National Renaissance of Muslim India. (Discourses of iqual, shahid hussain Razzaqi)

الم علامه محمد اقبال کی سیاسی جدوجهد کا مطالعه اسی پہلو کو <mark>مزید روشن کرتا ہے۔ خطبہ الٰہ آباد کے اللہ آباد کے مطبہ الٰہ آباد کے مطبہ الٰہ آباد کے موقع پر فرمایا:</mark>

میں نے اپنی زندگی کا بیشتر حصہ اسلام،اس کے نظام سیاست و قانون،اس کی ثقافت،اس کی تاریخ اوراس کے ادب کے مطالعہ میں صرف کیا ہے۔میر اخیال ہے کہ روحِ اسلام کے ساتھ مسلسل تعلق کی بدولت جس کا اظہار وقت کے ساتھ ہور ہاہے، میرے اندر اسلام کو ایک اہم عالم گیر حقیقت کی حیثیت سے دیکھنے کی بصیرت پیدا ہو گئی ہے۔

(علامه محمدا قبال كاخطبه اله آباد، شفيق ملك نديم، ص: ١٢٠)

★ علامہ محمد اقبال کے اس وصف کا اندازہ اغیار کو بھی تھا۔ لارڈلو تھین نے ایک موقع پر کہا:
عالم اسلام ہی میں نہیں، تمام مشرق میں اقبال جیسا اثر انداز مفکر اور کوئی نہیں۔ اقبال کے افکار
تاریخ عالم کا رخ بدل دیں گے۔ سیاسی لوگ نہیں جانتے کہ اقبال کی طرح کے شاعر کس قدر موثر
ہو سکتے ہیں، (اقبال فراموثی، فتح محمد ملک، ص: ۲۵)

محد دین تاثیر کے بقول: اقبال کی جاودانیت وہی ہے جو قرآن تھیم کی جاودانیت ہے کیونکہ کلام اقبال تفسیرِ کلام اللی ہے۔ جاودانی مگر عملی پیغامات کی بید بنیادی خصوصیت ہے کہ ان میں ماحول کی مطابقت بھی ہوتی ہے اور اس سے بغاوت بھی اور بید انقلابی بغاوت ایک مخصوص ماحول کو بدلنے کے ساتھ ساتھ ایک عالمگیر انقلاب کی بنیاد بھی ڈالتی ہے۔

(اقبالياتِ تاثير،افضل حق قرشي،ص:٥٨)

ا مولاناسیدابوالحن علی ندوی نے اقبال کی اس عظمت کااعتراف کرتے ہوئے فرمایا: اسلام میں سمجھتاہوں کہ اقبال وہ شاعر ہیں جن سے اللہ تعالی نے اس زمانے کے مطابق بعض تعلم و حقائق

کہلوائے ہیں جو کسی دوسرے معاصر شاعر و مفکر کی زبان سے نہیں ادا ہوئے۔ یہ سیاسی بالغ نظری او<mark>ر</mark> بلند ہمتی جس کی نظیر اس دور میں عالم اسلام میں مشکل سے ملے گی، مملکت پاکستان کی بنیاد ہے جس پر اس عظیم ترین اسلامی ریاست کی تغییر ہوئی تھی اور اس کو اسلامی زندگی کی ایک تجربہ گاہ قرار دیا

گیا۔(اقبال فراموشی، فتح محمد ملک، ص:۵۲)

جب مسلمانوں کے مستقبل کوعملًا محفوظ کرنے کا مرحلہ درپیش ہواتو تصور پاکستان کو حقیقت میں بدلنے کی تحریک سیاسی بدلنے کی تحریک کی سیاسی تحریک کی سیاسی قیادت کے لیے علامہ اقبال نے صرف قائدا عظم میں کو واحد اہل رہنما قرار دیتے ہوئے فرمایا:

مسٹر جناح ہی مسلمانوں کے اصل لیڈر ہیں اور میں توان کاایک معمولی سیاہی ہوں۔

(اقبال کے آخری دوسال، عاشق حسین بٹالوی، ص: ۵۳۲)

#### (۲)روحانی ومذ ہی پہلو

علامہ محمد اقبال کی فکر میں جن مذہبی اور روحانی اقدار کاذکر موجود ہے وہ اقبال کی شخصیت کا بھی زندہ اور فعال حصہ تھیں۔اللہ تعالی سے فعال تعلق بندگی اور پھر زندگی میں اس کے اثرات کی موجودگی اقبال کے ہاںِ بآسانی دیکھی جاسکتی ہے۔

🖈 نندگی میں تسلیم ورضا کی روش اختیار کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

عجب کشکش کی حالت ہے گر شکایت نہیں کہ ہمارے مذہب میں شکایت کفر ہے۔ (ای<mark>ضاً،</mark> س:۵۰)

﴿ میں نے اب تک اپنے معاملات میں ذاتی کوشش کو بہت کم دخل دیاہے۔ ہمیشہ اپنے آپ کو حالات کے اور چھوڑ دیاہے اور نتیج سے خواہ وہ کسی قسم کا ہو، خدا کے فضل و کرم سے نہیں گھبرایا۔اس وقت بھی قلب کی کیفیت یہی ہے کہ جہاں اس کی رضالے جائے گی، جاؤں گا۔ (ایضاً، ص:۳۹۳)

(۳) عملی سیاسی جدوجهد

علامه محمداقبال صرف شاعر، مفکر یاعلمی شخصیت ہی نہیں تھے بلکه انھوں نے عملی سیاسی میدان میں بھی اپناکر دار اداکیا۔اقبال کا سیاسی کر دار آئینی،اصولی اور حقیقت پسندانه تھا۔آئینی و قومی مسائل پر حقیقت پسندانه موقف اختیار کرتے ہوئے فرمایا:

مجھے کوئیاعتراض نہیں،اگر ہندوہم پر حکومت کریں بشر طیکہ ان میں حکومت کرنے کی اہلیت ا<mark>ور</mark> شعور ہولیکن ہمارے لیے دوآ قاؤں کی غلامی نا قابل ہر داشت ہے۔ ہندوا<mark>ور انگریزوں میں سے صرف</mark> ایک ہی کا قندار گوارا کیا جاسکتا ہے۔

(حرفِ اقبال، لطيف احمد خان شير واني، ص: ١٥٦)

انتخاب کو محص نمائل پر مسلمان قائدین خصوصاً مذہبی قائدین کی بے بصیر تی کاذکر کرتے ہوئے فرمایا: تاسف کا مقام ہے کہ ہمارے بعض لیڈر، جن میں بعض علائے دین بھی شامل ہیں، مسئلہ انتخاب کو محض نمائندگی کا طریقہ کار تصور کرتے ہیں اور بس۔ جہاں تک میں نے مسلمانانِ ہند کی گزشتہ تاریخ اور ایشیائی اقوام کے موجودہ امیال و عواطف اور مغربی اقوام کی سیاسی ریشہ دوانیوں پر غور کیا ہے، مجھے اس بات کا کامل یقین ہے کہ ابھی ایک عرصہ تک مسلمانانِ ہند کا مستقبل جداگاندا بتخاب سے وابستہ ہے۔

( گفتارِ اقبال، محدر فیق افضل، ص: ۱۶۴)

﴿ مُلاکا ذہن یوں عقیم ہے کہ صدیوں کی فرسودہ اور لاحاصل بحثوں میں الجھ کراس کی فکری صلاحیتیں ختم ہو چکی ہیں۔وہ نہیں سمجھتا کہ اسے جن عقائد پر سختی سے اصرار ہے،اسلام نے ان کارشتہ زندگی سے کس طرح جوڑا اور ان سے فی الحقیقت کیا مقصود ہے۔(اقبال کے حضور، سیرنذیر نیازی، ص:۲۸۳)

علامہ محمد اقبال نے مجھی قومی مسائل پر کوئی ایسا موقف اختیار نہیں کیا جو زیمیٰ حقائق کے خلاف ہویا مسلمانوں کے اجتماعی مفاد کے تحفظ کا ضامن نہ ہو۔ جمہوری انداز سے سوچے ہوئے جہاں وہ مسلم اکثریت کے علاقوں پر مشمل مسلمان مملکتوں اور ہندواکثریت کے علاقوں پر مشمل مشمل ہندوریاستوں کے قیام کا جمہوری تصور اجاگر کرنے میں مصروف سے وہاں وہ ہندو قوم مشمل ہندوریاستوں کے قیام کا جمہوری تصور اجاگر کرنے میں مصروف سے وہ خود بھی آزادرہنا ور اچھوت قوم کے حق خود اختیاری کو بھی کھلے دل سے تسلیم کرتے ہے۔ وہ خود بھی آزادرہنا چاہتے سے اور دوسروں کی آزادی اور خود مختاری کا حق بھی تسلیم کرتے سے ان کے نزدیک پورے ہندوستان پر اسلام کا بزور شمشیر غلبہ ایک غیر اسلامی اور فاشٹ تصور تھا۔ (اقبال فراموشی، فتح محمد ملک، ص: 109)

عملی سیاسی مسائل کے حل کے لیے اقبال نے جو موقف اور حکمت عملی اختیار کی وہ اقبال کے ایک عملیت اور حقیقت پسند سیاسی رہنما کے نشخص کو سامنے لاقی ہے۔

حاصل کلام یہ ہے کہ دورِ جدید میں انسان جن فکری اور عملی مسائل سے گزر رہا ہے ان
کے حل کے لیے ایک جامع فکری نظام کی ضرورت ہے۔ روایت، جدید بت اور مابعد جدید بت
تبدیلیوں کے تناظر میں اقبال کی فکر آج کے جدید انسان کی فکری اور عملی ضرور تیں پوری کرتی
ہے اور یہ کہا جاسکتا ہے کہ جدید بت کے جواب میں اقبال مسلم دنیا کی واحد نما ئندہ آواز ہیں۔
مذکورہ بالا تینوں حوالوں سے اقبال کی فکر اور شخصیت ہمارے لیے قومی اور ملی سطح پر غیر معمولی
اہمیت رکھتی ہے۔





چیئر مین سپریم کونسل منہاج القرآن انظر نیشنل، پروفیسر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے 2 اکتوبر چیئر مین سپریم کوخیبر پختو نخوا کے ہزارہ ڈویژن کے سات روزہ تنظیمی ودعوتی دورے کا آغاز کیا۔ اس دورے میں اُن کے ہمراہ مرکزی ناظم اعلیٰ خرم نواز گذا پور، نائب ناظم اعلیٰ انجینئر محمد فیق نجم، نائب ناظم اعلیٰ خیبر پختو نخوا محمد عرفان پوسف، ناظم اعلیٰ فظام المدارس علامہ ڈاکٹر میر محمد آصف اکبر قادری، ڈائر یکٹر پروجیکٹس MWF سید امجد علی شاہ، ناظم تنظیمات ہزارہ زون محمد جاوید القادری سمیت مرکزی و زونل قائدین شریک تھے۔ یہ علمی، فکری، تربیتی اور تنظیمی لحاظ سے نہایت کامیاب و جامع دورہ ثابت ہواجس میں مختلف علمی نشستوں، کا نفر نسز، ورکرز کونشز، تربیتی اجلاسوں اور تعلیمی اداروں کے وزئ کا اہتمام کیا گیا۔ ان تمام پروگر امرز میں علاء، مشائخ، سیاسی و ساجی رہنما، اساتذہ، طلبہ ، وکلاء، جملہ طبقات فرندگی سے تعلق رکھنے والی نمایاں شخصیات اور ہزارہ زون کے تمام فور مزکے قائدین، کارکنان، خواتین و حضرات کی بڑی تعداد شریک تھی۔ اس دورہ کی اجمالی رپورٹ نذر قارئین ہے:

ا۔ پروفیسر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی کوٹ نجیب اللہ انٹر چینچ ہری پور آمد پر ہزارہ زون کے قائدین و کار کنان نے پر تپاک استقبال کیا۔ اس موقع پر نائب ناظم تنظیمات محمد جاوید القادری نے

زونل سر گرمیوں پر تفصیلی ہریفنگ دی۔ بعد ازاں چیئر مین سپریم کونسل نے مختلف علمی و تنظیمی شخصیات،اسانذہاور طلبہ سے ملا قاتیں کیں۔



۱۔ قاکم حسن محی الدین قادری نے یونیورسٹی آف ہری پور میں "اسلامک لیڈرشپ اور مینجمنٹ"
کے موضوع پر فکری وعلمی سیمینارسے خطاب کیا۔ انہوں نے فرمایا کہ قیادت اسلام میں امانت اور ذمہ داری ہے۔ حقیق قائد وہ ہے جو قوم کا خادم ہو، مشاورت اختیار کرے اور اپنی کامیابی کواللہ کی عطاسمجھ۔ اسلامی منجمنٹ کا مقصد بکھری ہوئی توانائیوں کو منظم انداز میں منزل کی جانب لے جانا ہے۔ ہری پور یونیورسٹی کے اسسٹنٹ پروفیسر ڈاکٹر شیر از احمد، قاضی شجاعت، اور دیگر فیکلٹی ممبران نے اس موقع پر لوئیورسٹی کے اسسٹنٹ پروفیسر ڈاکٹر شیر از احمد، قاضی شجاعت، اور دیگر فیکلٹی ممبران نے اس موقع پر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی علمی و فکری خدمات کو سر اہااور انھیں اعزازی شیلٹر پیش کی۔



س۔ چیئر مین سپریم کونسل نے تر ناواخان پور میں منہاج کالج آف شریعہ اینڈاسلا کہ سائنسز کے تغییراتی منصوبے کاسنگ بنیادر کھا۔ یہ منصوبہ 17 کروڑروپے کی لاگت سے تین سال میں مکمل ہوگا۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے فرمایا کہ بیدادارہ علم دین کی خدمت اور امتِ مسلمہ کی رہنمائی کاعظیم مرکز بنے گا۔ ڈائر یکٹر پروجیکٹس سیدامجد علی شاہ نے منصوبے کی تفصیلات پیش کیں۔



سم۔ واکٹر حسن محی الدین قادری نے ہری پور میں محفل میلاد مصطفی طرفی آیکم میں خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ قرآن نے حضور طرفی آیکم کے اخلاق کو '' عظیم'' قرار دیا۔ آپ طرفی آیکم سرا پار حمت، عفو، در گزر اور انسان دوستی کے پیکر تھے۔ آج ہمیں اپنے اخلاق کو نبی طرفی آیکم کی سیرت کے مطابق ڈھالنے کی ضرورت ہے تاکہ معاشر ہے میں محبت، اخوت اور امن فروغ پائے۔ پروگرام کے اختتام پرلائف ممبر زکو اسناد اور عہدید اران کو نمایاں کار کردگی پر شیلڈ زپیش کی گئیں۔



۵۔ ایب آباد کے تاریخی جلال باباآڈیٹوریم میں میلاد مصطفی المٹی آئیم کا نفرنس سے خطاب کرتے ہوئے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے فرمایا کہ ایمان کا کمال تب ہی حاصل ہوتا ہے جب انسان نبی المٹی آئیم کی محبت وادب کو اپنی زندگی کا مقصد بنا لے۔ عشق مصطفی المٹی آئیم ایمان کی بنیاد ہے، اور جب تک دلول میں حضور المٹی آئیم کا ادب پیدا نہیں ہوگا ایمان مکمل نہیں۔ آج امتِ مسلمہ حسد، ریاکاری، خود پرستی اور تکبر جیسے امراض میں مبتلا ہے۔ ہم زبان سے عشق مصطفی المٹی آئیم کا دعویٰ کرتے ہیں مگر عمل میں سیر بے مصطفوی المٹی آئیم کا ادب اور عشق پیدا مبیں ہوگا، نہیں ہوگا، نہ عبادت قبول ہوگی اور نہ ایمان مکمل۔



۲۔ منہاج القرآن ایب آباد کے زیراہتمام ور کرز کونش (جلال باباآڈیٹوریم ایب آباد) میں ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے صالحین کی صحبت کے اثرات پر گفتگو کرتے ہوئے کہا کہ شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے امت کو علم، تربیت اور خدمت کا ایک مر بوط نظام دیا ہے۔ انہوں نے کار کنان کو تلقین کی کہ مرکز کے تربیتی سیشنز میں شرکت کریں اور علم کو اپنے علاقوں میں عام کریں۔ ورکرز کونشن کے اختتام پرلائف ممبر ان اور عہدیداران کو اسناد و شیلڈ زییش کی گئیں۔



2۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے یونیورسٹی ٹاؤن ایبٹ آباد میں منہاج القرآن اسلامک سنٹرکا سنگر بنیادر کھا۔ اس موقع پر گفتگو کرتے ہوئے آپ نے نے اسلامک سنٹر کے منتظمین سید شفقت حسین شاہ، ذوالفقار حسین شاہ اور رفاقت حسین شاہ کو مبار کباد دیتے ہوئے فرمایا کہ اسلامک سنٹرکا قیام ایبٹ آباد میں علم، تربیت اور خدمتِ دین کے فروغ کے لیے ایک روحانی و فکری سنگ میل ثابت ہوگا۔ منہاج القرآن کے تمام فور مزکے عہدیداران وکارکنان شریک تھے۔



۸۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے یونیورسٹی ٹاؤن ایبٹ آباد میں صاحبزادگانِ سید غلام علی شاہ کا ظمی کی رہائش گاہ پر ضیافت میلاد ملٹی گئی آئی سے خطاب میں فرمایا کہ ہر نیک عمل اللہ کی رضا کے لیے ہونا چاہیے۔ اختلاف رائے وسعت نظر کا ذریعہ ہے، بشرطِ خیر نیت، مگر تفرقہ امت کے بکھر اؤکا سبب بنتا ہے۔ منہاج القرآن کا مشن علم، برداشت اور وحدت کو فروغ دینا ہے۔ شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کا پیغام امت میں علم، برداشت اور وحدت کو فروغ دینا ہے۔ منہاج القرآن کا مشن امت کو تفرقہ سے کا پیغام امت میں علم، برداشت اور وحدت کو فروغ دینا ہے۔ منہاج القرآن کا مشن امت کو تفرقہ سے کال کر علم ورواداری کے ربگ میں رنگنا ہے تاکہ اسلام کا اصل چر وہ نیا کے سامنے آئے۔





• المدن مارکی مانسہرہ میں ضیافت میلاد ملٹی آئی ہے خطاب کرتے ہوئے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے کہاکہ شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کی 45سالہ جدوجہدنے منہاج القرآن کوایک عالمی تحریک بنادیا ہے۔ تحریک تنقید نہیں، بلکہ کردار وخدمت کے ذریعے تبدیلی کی تحریک ہے۔ منہاج القرآن تربیت کرداراور عشق مصطفی ملٹی آئی آئی کی تعلیم کامر کزہے۔



اا۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے ہزارہ یو نیورسٹی کا دورہ بھی کیا۔ ہزارہ یو نیورسٹی آ مد پر پر و وائس چانسلر ڈاکٹر اقبال مرتضیٰ اور انتظامیہ نے پر تپاک استقبال کیا۔ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے '' دستورِ مدینہ اور فلاحی ریاست کا تصور'' پر خطاب کیا اور منہاج یو نیورسٹی لاہور کا تعارف پیش کیا۔ دونوں اداروں نے تعلیمی تعاون کے فروغ پراتفاق کیا۔اختتام پرانہیں اعزازی شیلڈدی گئی۔



11۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے ایب آباد پبلک اسکول کا خصوصی دورہ کیا، جو ناظم اعلیٰ خرم نواز گنڈ اپور کا مادرِ علمی ہے۔ پر نسپل اختر علی قریشی نے اسکول کی کار کردگی سے آگاہ کیا۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے منہاج القرآن اور منہاج یونیورسٹی کی چار دہائیوں پر محیط علمی و انسانی خدمات کا تعارف کروایا۔



ساا۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے منہاج کالج برائے خواتین واسلامک سنٹر (کاغان) کے قیام کے لئے سابق صوبائی وزیر احمد حسین شاہ کی جانب سے وقف اراضی کی وعائیہ تقریب میں شرکت کی۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے اس اقدام کو خدمتِ دین اور خواتین کی تعلیم کے لیے خوش آئند قدم قرار دیا۔ انہوں نے کہا کہ یہ منصوبہ علاقے میں علم وآگہی کا نیاد ور لائے گا۔ سابق صوبائی وزیر سید احمد حسین شاہ نے اس موقع پر کہا کہ ہمارے لیے باعثِ اعزاز ہے کہ آپ نے کاغان تشریف لائے۔ ان شاء اللہ، آپ کی رہنمائی میں یہاں ایک جدید تعلیمی مرکز قائم کیا جائے گا۔ بعد از ال سید مز مل شاہ (سابق سینیٹر و چیف کاغان) کی رہائش گاہ پر تقریب میں شرکت کی اور منہاج القرآن کے علمی و تحقیقی مشن پر روشنی ڈائی۔



۱۴۔ ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے پروفیسر نثار سلیمانی کے زیرانظام لٹل پانڈازار لیانٹر وینشن سینٹر کادورہ کیا، جہال خصوصی بچوں کے لیے تربیتی اور تھراپی سروسز مہیا کی جاتی ہیں۔ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے ادارے کی خدمات کو قابل تقلید ماڈل قرار دیا۔



10۔ اسلام آباد بار ایسوسی ایشن میں '' دستور مدینہ اور فلاحی ریاست کا تصور'' کے موضوع پر خطاب کرتے ہوئے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے فرما یا کہ ریاستِ مدینہ عدل، مساوات، امانت اور خطاب کرتے ہوئے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے فرما یا کہ ریاستِ مدینہ عدل، مساوات، امانت اور خدمت پر مبنی نظام حکومت تھی۔ نبی ملٹی ہیں ہے تھی اسلام کی کا منانت کے حکمر ان حضور ملٹی ہیں ہے اس نظام کو اپنائیں تو ملک میں خوشحالی و عدل قائم ہو سکتا ہے۔ ریاستِ مدینہ کوئی ماضی کا خواب نہیں بلکہ ایک زندہ تصور ہے جس پر عمل کر کے ہم اپنی دنیاو آخرت سنوار سکتے ہیں۔



تقری<mark>ب میں نعیم علی گجر ایڈوو کیٹ، نصیر احمہ کیانی ایڈوو کیٹ، سید واجد گیلانی ایڈوو کیٹ اور وکلاء کی</mark> بڑی تعداد شریک تھی۔

پروفیسر ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کا ہزارہ ڈویژن اور اسلام آباد کا بیہ تنظیمی و فکری دورہ علم، قیادت، تربیت اور وحدت کے پیغام سے بھرپور ثابت ہوا۔ بیہ دورہ اس بات کا مظہر تھا کہ منہاج القرآن اپنی علمی و تنظیمی روایت کو مزید و سعت دیتے ہوئے تحریکِ مصطفوی کے پیغام امن، علم و محبت کو پورے ملک میں عام کررہی ہے۔

### قومی رحمۃ للعالمین طرفی آئی ہے زیرِ اہتمام یو تھ کنونشن میں ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کی خصوصی شر کت

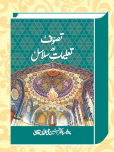
گزشتہ ماہ ستمبر میں گور نمنٹ انسٹیٹیوٹ آف آرٹ اینڈڈیزائن،ایف-11 ون،اسلام آباد میں قومی رحمۃ للعالمین وخاتم اننیبین ملڑ آیکٹم اتھارٹی کے زیرِاہتمام بوتھ کنونشن کاانعقاد کیا گیا، جس میں ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے فکر انگیز خطاب کیا۔ یوتھ کونشن میں مختلف یونیور سٹیز اور کالجز کے طلباء وطالبات نے بھر پور شرکت کی۔ تقریب کے آغاز میں چیئر مین رحمۃ للعالمین اتھارٹی پاکستان، خورشید ندیم نے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری کاپر تپاک خیر مقدم کیا۔ تقریب میں منہاج القرآن انٹر نیشنل کے ناظم اعلیٰ خُرم نواز گنڈ اپور، مرکزی قائدین تحریک اور دیگر معزز شخصیات نے شرکت کی۔

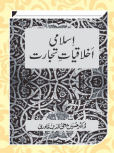


یوتھ کونش سے خطاب کرتے ہوئے ڈاکٹر حسن محی الدین قادری نے کہا کہ سیر سے طیبہ ملٹی الیہ انسانوں سے محبت سکھاتی ہے۔ نوجوانوں کوچا ہے کہ وہ جدید علوم وفنون کے ساتھ ساتھ مطالعہ سیر سے طیبہ ملٹی ایکنی روز مرہ زندگی کا لازمی معمول بنائیں، کیونکہ یہی علم انسان کو ایمان، اخلاق اور انسانیت کی بلندیوں تک پہنچاتا ہے۔ حضور نبی اکرم ملٹی ایکنی حیاتِ مبار کہ میں ایسے تین اوصاف نمایاں ہیں جوانسان کو تمام سابی واخلاقی بگاڑے محفوظ رکھتے ہیں: در گزر سے کام لینا، نیکی اور بھلائی کی تعلیم دیتے رہنا، جاہلوں سے بحث و تکرار سے اجتناب کرنا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب ملٹی ایکنی کی وان تعلیم دیتے رہنا، جاہلوں سے بحث و تکرار سے اجتناب کرنا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب ملٹی ایکنی کی وان تعلیم دیا ور بھل کرنے وائی کے اپنے محبوب ملٹی ایکنی کی خاہری حیات طیبہ کاہر لمحہ، ہر عمل اور ہر فیصلہ سیر سے طیبہ ملٹی ایکنی کی حصہ ہے۔ ہر مسلمان پر لازم کی ظاہری حیات طیبہ کاہر لمحہ، ہر عمل اور ہر فیصلہ سیر سے طیبہ ملٹی ایکنی کی کا حصہ ہے۔ ہر مسلمان پر لازم ہے کہ وہ حضور ملٹی گئی گئی کی سیر سے مبار کہ کو سمجھے، اس کا مطالعہ کرے اور دوسروں تک اس کا پیغام کی خابری کی خور کریں اور اپنی کی بیغیائی کے دور سول اکرم ملٹی گئی گئی کے اقوالِ مبار کہ اور احادیثِ نبویہ کو یاد کریں، ان پر غور کریں اور اپنی روزم وہ گئی کی حصہ بنائیں۔ رسول اللہ ملٹی گئی گئی کی محبت ہی اسلام اور ایمان کا حقیقی جو ہر ہے روزم وہ گئی کی حبت ہی اسلام اور ایمان کا حقیقی جو ہر ہے

## پروفیسرڈاکٹر ہے۔ بن مئی الڈین فادی کی معر کہ آراء نصانیف











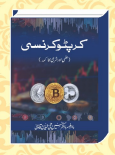






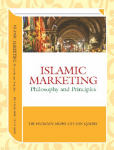
















# فی شخالاسلاً ڈاکٹر محملہ طرافیادی کی معرکہ آراء تصانیف 📆





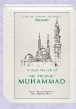






























علمی وملی ، اخلاقی وروحانی ، تعلیمی وسائنسی فقهی وقانونی ،
انقلابی اورفکری وعصری موضوعات پر
شخ الاسلام ڈاکٹر محمل جرانعادی کی 650سے
زائد کرستایب ہیں